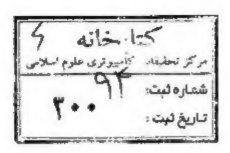


مترجم: جابر رضوانی جمعداریاموال مرکزتحقیقاتکامپیوتریعلوماساس شداموال:







ټر کمه ټفسير قم

(جلد چهارم)

مولف: على بن ابراهيم قمى ناشر: انتشارات بني الزّهراء (عيها اسرم)

ليتوگرافي ، چاپ و صحافي : سبحان / جزايري

شمارگان : ۲۰۱۰ دوره

نوبت جاب: اوّل ۱۳۸۸

قیمت: ۲۲۰۰ تومان

شانک: ۸ - ۲۹ - ۲۸ - ۵ - ۵ - ۶۰۰

شابک دوره: ۷ - ۱۰ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ - ۹۷۸

### بني الزّهراء (١٠١٠)

چاپ و تشر و توزیع

دفتر مرکزی:

قم ، ميدان شهداه ، خيابان معلَّم، بعد از اداره برق، طبقه فوقائي چاپ وقا تلقن: ٧٧٢١٧٥٦ - ٧٨٣٩٣٠ - ٢٥١٧٨١٠

مراه ۱۸۲۸ ۴۱۳۵ ۹۱۲۷۲۶ ۹ (جزایری) -۱۵۲۷۲۶۳۱۸۰ (معینی)





| پیشگفتار۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تقسير سورة سجده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳۲ - سورهٔ سجده در مکه نازل شده و دارای ۳۰ آیه است ۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| عزراثيل الثيل المنتانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فضيلت روز جمعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تسمير مورة احزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳ - سورهٔ احزاب در مدینه نازل شده و دارای ۲۲ آیه است۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| داستان زید بن حارثه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| پیامبر اُولی است به مومنین از خودشان۲۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| چکرنگی جنگ احزاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| معجزههای رسول خدا تُلاثِقُ در جنگ خندق۴۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ذكر رسول الله ﷺ در تورات٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مبارزة حضرت على الله با عمرو بن عبدود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| غزوة بني قريظهغزوة بني قريظه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شهادت سعد بن معاد معاد المعاد بن معاد المعاد |
| VV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ترجمة تفسير قمي /ج ۴                                                                  | ۶                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ۸۱                                                                                    | آية حجاب           |
| تفسير سورة سبا                                                                        |                    |
| مکه نازل شده و دارای ۵۴ آیه است۹۰                                                     | ۲۴ - سورهٔ سبادر   |
| ان الله الله الله الله الله الله الله ال                                              |                    |
| ها به ناله در آمدند                                                                   |                    |
| بر تمام مردم                                                                          |                    |
| 117                                                                                   |                    |
| تفسیر سورهٔ فاطر<br>ر مکه نازل شده و دارای ۲۵ آیه است<br>لی النالی دربارهٔ صفت ملائکه |                    |
| تفسير سورة يس                                                                         |                    |
| مکه نازل شده و دارای ۸۲ آیه است۱۳۷                                                    | ۳۶ – سورهٔ پس در   |
| 🕏 برای ابوجهل                                                                         | معجزة بيامبر تاليا |
| \*Y                                                                                   | مبلغان در انطاکیه. |
| امام رضاعاً الله المام رضاعاً الله الله الله الله الله الله الله ال                   |                    |
| تفسير سورة صافات                                                                      |                    |
| ن در مکه نازل شده و دارای ۱۸۲ آیه است۲۶۲                                              | ٣٧ - سورة صافات    |
| ۱۳۷۰                                                                                  | اسم شیعه در قرآن   |

| ٧               | فهرست مطالب                                       |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| ١٧٨             | بجا آوردن ابراهیم مناسک حج را                     |
| 174             | ذبح اسحاق                                         |
|                 | تفسير سورة ص                                      |
| 191             | ۲۸ - سورهٔ ص در مکه نازل شده و دارای ۸۸ آیه اس    |
| 19              | داستان خطيئة داوداللَّالِي                        |
|                 | ديدار داود طائِلْا با حزقيل                       |
|                 | داستان حضرت سليمان الله المستان حضرت              |
|                 | داستان از دست رفتن حكومت سليمان الله              |
|                 | كيفيت سلطنت سليمان الله الله المستحدد             |
| Y1#             | مبتلا كشتن ايو بما تالا                           |
|                 | مبدر حسص بيربعي و مبين المنظر مرسب معراج          |
|                 | تقسیر سورهٔ زمر                                   |
| YT1             | ۳۹ - سبورهٔ زمر در مکه نازل شده و دارای ۷۵ آیه اس |
|                 |                                                   |
|                 | آنچه که خداوند در بهشت بر ولیاش عطا میکند         |
|                 | چگونگی نفخ صُور                                   |
| YD5             | زمین با نور امامط ای نورانی می شود                |
|                 | تقسير سورة مؤمن                                   |
| ۵۵ آیه است. ۲۵۹ | ۲۰ - سورهٔ مؤمن (غافر) در مکه نازل شده و دارای    |
|                 | چگونگی مُردن اهل آسمان و زمین                     |

شب قدر..... قدر.... ۲۷۶

| نهرست مطالب<br>                                        | ٩            |
|--------------------------------------------------------|--------------|
| گريهٔ آسمان و زمين بر امام حسين الله است               | ۲۸۰          |
| ٿواپ گريه بر امام حسين لڳ                              | ۲۸۰          |
| تقسير سورة جاثيه                                       |              |
| ۴۵ - سورهٔ جاثیه در مکه نازل شده و دارای ۳۷ آیه است    | ۲۸۷          |
| تفسير سورة احقاف                                       |              |
| ۳۶ - سورهٔ احقاف در مکه نازل شده و دارای ۲۵ آیه است    | ۲۹۹          |
| ىدت حمل امام حسين النافي                               | ۴۰۵          |
| سرزمین احقاف                                           | ۴۱۰          |
| تفسير مس هُ محمد وَالْأَرْسَادِ                        |              |
| ۳۱ - سورهٔ محمد کارگی در مدینه نازل شده و دارای ۲۸ آیه | <b>خ</b>     |
| شرايط قيامت                                            | 471          |
| تقسير سورة فتح                                         |              |
| ۲۸ - سورهٔ فتح در مدینه نازل شده و دارای ۲۹ آیه است    | 440          |
| صلح حدیبیه                                             | ۴ <b>۴</b> ۷ |
| سبب امتناع على الله از دشمنان                          | rpt          |
| تفسير سورة حجرات                                       |              |
| ۲۹ - سورهٔ حجرات در مدینه نازل شده و دارای ۱۸ آیه است  | P\$4         |

#### پيشكفتار

تفسیری را که در پیش روی دارید ترجمهٔ تفسیر علی بن ابراهیم قمی است؛ تفسیری که از بدو تولد تا به امروز مورد استفاده تمام مفسران شیعه شده و حتی بعضی از این بزرگواران تمام آن را در نیل آیات تفسیری خود ذکر کردهاند و نیز علامهٔ مجلسی شهم در دائرةالمعارف بزرگ شیعه یعنی بحارالانرار آن را در جای جای کتاب شریفش نقل کرده است.

حال كه ترجمهٔ اين كتاب شريف با عنايت الهي و لطف آقا امام زمان روحي و ارواح المومنين لتراب مقدمه الفداء به پايان رسيده و آمادهٔ چاپ در پنج جلد گرديده است ضروريست كه نكاتي را دربارهٔ آن توضيح دهم:

 ۱. نسخهٔ مورد ترجمهٔ ما چاپ دارالکتاب جزائری است که با تصحیح و تعلیقه و مقدمهٔ علامه حضرت آیةالله سید طیّب جزائری (جفظه الله) است.

۲. با توجه به آیات و ترجمه آن و نیز تحقیقات پاورتی و منابعی که از این
 تفسیر استفاده کردهاند ترجمه تفسیر را به پنج جلد رسانده است.

۳. عمده تحقیقات پاورقی ما از کتابهای روائی روی بحارالانوار و از کتب تفاسیر روی تفسیرهای برهان، صافی و نورالثقلین و نیز بعضی از کتابهای پراکنده بوده است که اگر تمام کتابهای تفاسیر را نقل می کردیم حجم کتاب را به بیش از این که هست می رساند.

۴. ترجمه جلد اول در دو جلد آماده شده که منابع تحقیقاتی را در پایان جلد دوم آورده ایم؛ و ترجمه جلد دوم عربی نیز در سه جلد آماه شده که منابع

تحقيقاتي آن را نيز در پايان جلد پنجم آوردهايم.

۵. تفسیر قمی شامل تمام سورههای قرآن است امّا شاعل تعام آیات نمیباشد و لذا برای سهولت فارسی زبانان، ما قبل از آیات تفسیری آیهٔ مورد نظر با ترجمهاش را با قلمی مجزا از قلم متن و با فونتی نبازک آوردهایم تبا خوانندهٔ گرامی قبل از تفسیر به آیه و ترجمهٔ ان دسترسی داشته باشد و با هیچ مشکلی روبرو نگردد.

وی این ترجمه اولین ترجمهای است که از تفسیر قمی شده یقیناً خالی از اشکال نیست و لذا از خوانندگان گرامی عاجزانه درخواست میکنم که در هنگام مشاهدهٔ سهوالقلمی آن را با دیدهٔ اعماض بنگرند و آن را بر این عاصی ببخشند.

در پایان از همهٔ کسانی که ما را از پیشنهادهای خود بیبهره نگذاشتند و نیز کسانی که ما را در مقابله تایپی یاری کردهاند صمیمانه تقدیر و تشکر میکنم خصوصاً از حضرت حجةالاسلام و المسلمین حاج امیرآقا جزائری (حفظه الله) که اگر پیگیریهای مخلصانهٔ ایشان بعد از پیشمهاد ترجمهٔ این تفسیر قیم نبود شاید تا حال این ترجمه به سرانجام نرسیده بود.

و همهنین از خداوند منّان درخواست عاجزانه دارم که ما را از قرآن جدا نکند و دست ناتوان ما را از تمسک جستن به ترآن ناتوان نگرداند جرا که اگر لطف و عنایت الهی شامل حال ما نباشد در دنیا و آخرت بدبخت و روسیاه خواهیم بود.

خداوندا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن أنی ما را از قرآن و تمسک جستن به آن جدامگردان.

خداوندا تو را سوگند مىدهيم به حق قرآن آنى ما را از قرآن ناطق آقا اميرالمومنين ايا دور مگردان.

# تفسير سورة سجده

۳۲ – سورهٔ سجده در مک

نازل شده و دارای ۳۰ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْنَنِ الرَّحِيمِ

الم (١)

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ لأ رَبْبَ فيهِ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢)

أَمْ يَقُولُونَ افْتَزَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقِّ مِنْ رَبُكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذَبِرٍ مِـنْ فَتِلِكَ لَعَلَيْهُمْ يَهْتَدُونَ (٣)

ا \_الم،

۲ این کتابی است که بی هیچ شک و ریبی از جانب پروردگار عالمیان باران شده است.

۳ ـ اما آمها میگویند. او (پیاسر) آن را به دروع به حداوید بست می دهد.
بلکه آن سختان حقی از جانب پروردگارت است تا اینکه گروهی را اندار
کنی که قبل از نو هیچ اندار کنیدهای به سوی آمان بیامده است. شاید که
هدایت یامند.

﴿ الم \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ يعني شكى در آن نيست.

﴿ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَزَاهُ ﴾ قريش مى گفتند كه اين از دروغ هاى محمد است ؛ و خداوند آنها را رد كرده و مى قرمايد: ﴿ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتَنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَذِيرٍ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ بلكه آن سخنان حقى از

جانب پروردگارت است تا اینکه گروهی را انذار کنی که قبل از تو هیچ انذار کنندهای به سوی انان نیامده است، شاید که هدایت یابند. ا

يُدَدُّرُ الْأَمْرُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرَجُ إِلَيْهِ في يَوْمٍ كَانَ مِعْدَارُهُ أَلَف سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ (۵)

۵\_ (خیلاوند) امور این عالم را از آسمان تا رمین تنبیر میکند، سپس در
 روری که مقدار آن هرار سال از سالهایی است که میشمارید به سوی او
 بالا می رود

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ معنى آيه اين است كه خداوند متعال اوامر و نواهى و اعمال بندگان را تدبير مىكند و آن را از آسمان به سوى زمين مى فرستد، پس آن اعمال به سوى جزاى الهى در روز قيامت كه مقدار آن هزار سال از سالهاى دنياست بر مى گردد. آ

الَّذِي أَخْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةً وَ بَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طَهِي (٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَةً مِنْ سُلالَةٍ مِنْ مَاهِ مَهِبِنِ (٨) ثُمَّ سَوَّاهُ وَ نَفَخَ فَهِهِ مِنْ رُوحِهِ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْأَنْصَارَ وَ الْأَفْئِدَةَ فَليلاً مَا نَشْكُرُونَ (٩)

۷\_او آن حدایی است که هر چیزی را میکو آفردند، و انتدای آفریش اسان
 را از گل آغاز کرد.

۸ سیس مسل او (انسان) را چکیادهای از آب بیقلدر و ناچیز فر ر داه

ا، تفسیر برهان، ج ۶ ص ۱۹۳

۲ تمسیر برهان، ح عاص ۱۹۳ ، نفسیر صافی، ج ۵، ص ۱۹۴ ، در التفلین، ج ۲، ص ۲۲۱

۹ سپس آن را مورون نمود، و از روح خود در آن دمند، و برای شماگوش
 و چشمها و قلبها فراز داد، اما افزاد کمی هستد که شکر بعیبهای او را
 بجا آورتاد.

﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾ كه مراد از انسان در اين آيه آدم: الله است.

﴿ثُمَّ جَعَلَ تَسْلُهُ ﴾ سپس بچههایش را قرار داد.

﴿مِنْ سُلاَّلَةٍ ﴾ و أن خالص از آب و طعام ميباشد

﴿مِنْ مَامٍ مَهِينٍ ﴾ يعني از نطفه و مني.

﴿ثُمَّ سَوَّاهُ﴾ يعنى استحالة بطفه به علقه و از علقه به مضغه تا اينكه روح در آن دميده مي شود. أ

قُلْ بَنَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ اللَّذِي وَكُلُّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى زَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ (١١) ١١ ـ بكو فرشتهٔ مرگ كه مأمور شعاست روح شعا را مىگيرد، سپس شعا را به سوى پروردگارتان باز مىگرداند.

### عزرائيل النيلا

## ﴿ قُلْ يَتُوَقَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾

عمیر بن هشام از امام صادق الله روایت کرده که فرمود: پیغمبر اکرم الله فرمودهاند وقتی که مرا به معراج بردند فرشته ای را دیدم که لوحی از نور در دست دارد و بدون آنکه لحظه ای به راست و چپ خود نظر کند پیوسته به لوح نظر می کرد ولی محزون و متأثر و غمگین بود، از جبرئیل

١ تفسير برخان، ج ع من ١٩٣٤ تغسير صافي، ج هاص ٥٤٢ تورالثقلين، ح ٢٠٢ من ٢٢٢

پرسیدم: این فرشته کیست و چه میکند؟

جواب داد: این فرشته نامش عزرائیل و موکل قبض روح خلایق است

گفتم: میل دارم او را از نردیک ببینم. به همراهی جبرئیل نزدیک رفتم و گفتم. ای فرشته مرگ تمام کسانیکه تاکنون مرده و یا بعدها خواهد مرد به وسیلهٔ شخص خودت قبض روح شده و میشوند؟

جواب داد. آری من شخصاً برای قبض ارواح حضور مییابم و تمام خلق دنیا بر حسب اراده و مشیت پروردگار چون سکه درهمی که در دست مردی باشد که به هر طریق بخواهد آن را در دست میگرداند در دست می میگردند، مسخر من هستند و خانهای در روی زمین نیست مگر اینکه من در هر شبانه روز پنج نویت داخل آن می شوم و چون گریه و زاری کسان متوفی را می بینم می گویم بیهوده زاری نکنید که من آنقدر باین خانه خواهم آمد که هیچ صاحب روحی باقی نماند و احدی از شما را باقی نمی گذارم،

پیغمبر اکرم ﷺ فرمودند: برای شخصی که پند پدیر باشد مرگ بهترین واعظ و پند دهنده است و مرگ وسیلهٔ عدرت و نصیحت میباشد

جبرئیل فرمود: مصیبت پس از مرگ مهمتر و عظیمتر از خود سرگ و مردن است، ۱

وَ لَوْ شِنْنَا لِأَنْتِنَا كُلُّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنَّ جَنَيْتُمْ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (١٣)

فَذُوقُوا بِمَا نَسِيَّمَ لِفَاءَ يَوْمِكُمَ هَذَا إِنَّا نَسِيثًاكُمْ وَ ذُوقُوا عَدَاتَ الْخُلَّدِ بِمَدَّ كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٤)

تعسیر صافی، ح ۵۰ ص ۴۵۴۴ بورالثقلی، ج ۴، ص ۲۲۴ ۱ مصنیر برهان، ح ۶ ص ۱۹۴

11 ــ ر اگر می حواستیم به هر شخصی هداشش (به اجبار) می دادیم. ولی (آنها را معنار گذاشته ایم) و وعدهٔ س حتّی است که جهم را از حلّ و انس (گناهکار) پر میکنم.

۱۴\_ (به آنها خطاب کتیم) پس بچشید (عذاب جهیم را) چراکه دیابار امروزتان را فراموش کردید. به خاطر همین ما نیز شما را فراموش کردیم، و بچشید عذاب همیشگی را به خاطر آنچه که انجام میدادید.

﴿ وَكُوْ شِئْنًا لَآتَيْنًا كُلُّ نَفْسٍ هُذَاهَا ﴾ يعنى اكر بخواهيم همه را معصوم از كناه كنيم، مىتوانيم.

﴿ فَنُو قُوا بِما نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا إِنَّا نَسِينًا كُمْ ﴾ يعنى شما را ترك كرديم،

تَتَجَافِيْ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُصَاحِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِمّا رَزَقْناهُمْ يُتَفِقُونَ (١٦)

فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسَ مَا أَخْفِيَ لَهُمْ مِنْ فُرُّةِ أَعْبُنِ جَزَاةً بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧)

18 در سِمة شب پهلوهايشان از بستر خواب بدور است، و پروردگارشان را با ترس و اميد می حواند، و از آمچه به آمها روزی داده ايم انفاق می کنند

19 ـ پس هيچ کس تمی داند که چه پاداش سيکوئی که روشسی بحش پخشمهاست به حاطر آنچه که (از اعمال يک و صالح) انجام می دادند برای آنها ذخيره شله است.

فضيلت روز جمعه

﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِـمَّا رَزَفْتهُمْ نَقُونَ ﴾ عاصم بن حمید از امام صادق الله در قرآن توابی برایش معین شده، حر نیکی از بنده خدا سر نمی زند مگر آنکه در قرآن توابی برایش معین شده، حر نماز شب که خدای عز و جل توابی برایش بیان نکرده است بس که تواب ان عظیم بوده، همین قدر فرموده ﴿تَتَجافیٰ جُنُّوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمُ خَوْفاً وَ طَمَعاً وَ مِمَّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ \_تا \_يَعْمَلُونَ ﴾. ا

آن گاه فرمود: خدای عز و حل برای بندگان مؤمنش در هر جمعه کرامتی دارد، چون روز جمعه می شود خداوند فرشته ای به سبوی بنده اش روانه می کند، که با او دو جامه است، فرشته ای آن جامه را به باغ بهشتی آن بنده می برد، و از دربان اجازه ورود می حواهد، خادمان از صاحب باغ اجازه می خواهند، از همسران خود می برسد مگر بهتر از این نعمتها که دارم نعمت دیگری وجود دارد که این فرشته برایم آورده؟

همسرانش میگویند:ای آقا و مولای ما، به آن خدایی که این بهشت را بر تو مباح کرده سوگند، هدیه ای آورده که از آن زیباتر چیزی ندیده ایم.

پس بنده مؤمن یکی از آن دو جامه را لنگ، و دیگری را سردوشی میکند،
به هیچ چیز عبور نمیکند مگر آنکه از نور آن دو جامه روشن می شود، تا به
مکان مقرر برسد. همین که به آن قرارگاه رسیدند، و با سایر مؤمنان در آنجا
گرد آمدند، پروردگارشان برایشان تجلی میکند، چون به او نظر میکنند،
یعنی به رحمت او، بی اختیار به سجده می افتند، پروردگارشان خطاب میکند
که سرها از سجده بر دارید، این جا دیگر جای سجده نیست، و امروز روز
عبادت نیست، من از شما زحمت هر عمل و عبادتی را برداشتم.

میگویند. پروردگارا آخر هیچ چیزی بهتر از این که به مادادهای نیست، به

<sup>1.</sup> وسائل الشيعه، ج ٨، ص ١٩٢

ما بهشت ارزانی داشتهای.

میفرماید. شما هفتاد برابر آنچه دارید نیز نزد من دارید.

پس مؤمن در هر روز جمعه آنچه دارد هفتاد برابر می شود، و این است معنای جمله فو لَدَیْنَا مَزِیدٌ \* که مربوط است به روز جمعه آری، شد آن روز، شبی بسیار بزرگ، و روزش روزی بسیار تابناک است، تا می توانید در شب و روز جمعه تسبیح و تهلیل و تکبیر و شای خدای عز و جل بگویید، و به رسول خدا تَرَانِیُهُ درود بفرستید.

آن گاه فرمود: پس مؤمن از آن قرارگاه می رود و به هیچ چیز عبور نمی کند، مگر آنکه روشنش می سازد، تا به همسرانش می رسد، همسرانش می گویند. به آن خدایی که این بهشت را در اختیارمان گذاشت، ای مولای ما، هرگز تو را زیباتر از این ساعت ندیده ایم.

میگوید: من به نور پروردگارم نظر کردم.

سپس فرمود: همسرانش نه اهل مکر و حیله هستند و نه حیض میبینند و نه اینکه از بهره بردن از شوهرانشان دوری میجویند.

راوی گوید، عرض کردم: فدایت گردم میخواهم از چیزی سؤال کنم ولی حیاء میکنم.

امام الله فرمود: سؤال كن،

عرض كردم؛ قدايت كردم! آيا در بهشت غناء هم هست؟

نرمود: در بهشت درختی است که خداوند به باد امر میکند که بر آن درخت بوزد و از آن درخت صدائی شنیده می شود که خلائق صدائی نیکوتر از آن را نشیندهاند و این در عوض آن است که کسی در دنیا از ترس خدارند

۱ ی، ایدٔ ۳۵؛ و برد ما بعمشهای زیادی است.

غناء و موسیقی را ترک کرده باشد.

تا انجا که گفت. عرضه داشتم فدایت شوم، باز هم برایم بگو

فرمود: خداوند متعال بهشتی را به دست خود افرید، که هیچ چشمی آن را ندیده، و احدی از آن خبر ندارد، هر روز صبح درب آن بهشت را ناز میکند، و به آن فرمان میدهد که بوی خوشت را زیادتر کن، و نسیمت را دل نوازتر ساز، این است که خدای عز و جل در بارهاش فرموده: ﴿فَلاْ تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أَخْفِيَ سَاز، این است که خدای عز و جل در بارهاش فرموده: ﴿فَلاْ تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أَخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ پس هیچ کس نمیداند که چه پاداش نیکوئی که روشنی بخش چشمهاست به خاطر آنچه که (از اعمال نیک و صالح) انجام میدادند درای آنها نخیره شده است. ا

أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لا يَشْتَؤُونَ (١٨) أَمَّا الَّذَبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ فَلَهُمْ جَنَاتُ الْـمَأُوىٰ سُرُلاً بِـما كـانُو، تَعْمَلُونَ (١٩)

۱۸ ـ آیا کسی که ایمان آورده مانند کسی است که فاسق بوده؟ هرگر این دو با هم مساوی نیستند

14 \_ اما کسانی که ایمان آوردهامد و کارهای صبائح انتجام مسیدهماد پس جایگاه آنها بهشت همیشگی است. و این پاداش آنچه است که (از اعمال صالح) انجام می دادمد.

ابى الجارود روايت مى كندكه امام باقر الله در معناى آية ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُوْمِناً كَمَنْ كَانَ فَسِقاً لا يَسْتَوُونَ ﴾ فرمود: اين آيه دربارة على بن ابى طالب الله و وليد بن عقبه به آن حضرت گفت: به خدا

١. نفسير برهاله ج عرص ٢٠٠ ؛ بحار الانوار، ج ٨٠ ص ١٢٤

سوگند من از شما خوش بیانترم، نیزهام از نیزه تو تیزتر، و در صف تیراندازان ثابت قدمترم.

على النَّه فرمود: ساكت باش، تو تنها فاسقى و بس، بس خداى تعالى ابن آمنُوا آيه را نازل كرد: ﴿ أَفَهَنْ كُانَ مُوْمِناً كَمَنْ كُانَ فَاسِقاً لاَ يَسْتَوُونَ \* أَمَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ فَلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأُوىٰ نُزُلاً بِمَا كُماتُوا يَمَعْمَلُونَ ﴾ كه مراد از ﴿ مومن ﴾ على بن ابي طالب النَّه است ا

وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ كَلَّمَا أَرادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعبِدُوا مِبِها وَقَبِلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ (٢٠)

۲۰ ر اما کسانی که فاسق شدند پس جایگاه همیشگی آسها آتش جنهنم
 است، هر زمان که بخواهند از آن خارج شوند دوباره به آن بر میگرداند و به

آنها گفت مرشود مجنيد عداب جهس را که آن را تکديب می کرديد ﴿ وَ أَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأُواهُمُ النَّارُ كُلَّمَا أَرْادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهَا ـ تا ـ بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ می فرماید: وقتی آنان داخل جهنم می شوند در آن سقوط می کنند و به فاصلهٔ هفتاد سال راه سرنگون می شوند، آنگاه که به قعر جهنم رسیدند جهنم آمان را بیرون می اندازد، آنگاه که به بالای جهنم می رسند با آهن نگهداشته می شوند و از خروج شان جلوگیری می شود و حالشان به طور دایم چین است. آ

وَ جَعَلْنَا سِلْهُمْ أَتِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَرُّوا وَكَانُوا مِآ يَاتِنَا يُوقِتُونَ (٢٤)

ا تغییر صافی، ح ۵، ص ۵۵۰ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۰۵
 ۲ بور لثقین، ح ۲، ص ۱۳۲۱

۲۴ و معصی از آمها را امام و پیشوایاتی قرار دادیم که به امر ما (مردم ر)
 همایت میکردند، چون صبر نمودند، و به آیات ما یقین داشنند

﴿ وَ جَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنِعَةً يَهَدُونَ بِأَشْرِنَا لَقَاصَبَرُوا ﴾ در علم الهي بود كه آنها بر آنهه كه به ايشان مي رسد صدر مي كنند و ده همين خاطر آنها را ائمه قرار داد از طلحة بن زيد از جعفر بن محمد از پدرش امام باقر الله كه فرمود مراد از ائمه در قرآن دو نوع امام است، يكي امام عدل و ديگري امام حور و ستم مي باشد كه خداوند مي فرمايد. ﴿ وَ جَعَلْنَامِنْهُمُ أَنِعَةً يَهُدُّونَ بِأَمْرِنَا ﴾ يعني هدايت به امر ما مي كنند نه به امر مردم، آنها امر خداوند را مقدم بر خودشان و حكم ما را مقدم بر حكم خويش مي كنند.

﴿ رَجَعَلْنَاهُمْ أَثِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ يعنى امر خودشان را مقدم بر امر خدا و حكم خودشان را نيز مقدم بر حكم خدارند ميكنند، و با هوا و هوس خويش و آنچه كه خلاف قرآن است عمل مي نمايند. أ

اً وَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُخْرِحُ بِهِ زَرْعاْ تَأْكُلُ مِنْهُ أَتَعَامُهُمْ وَ أَنْفُسُهُمْ أَ فَلاَ يُبْصِرُونَ (٢٧) وَ يَقُولُونَ مَنَى هَذَا الْفَنْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٢٨)

قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا تُنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمانَهُمْ وَ لَا هُمْ يُنْظَرُونَ (٢٩) فَأَغْرِصُ عَنْهُمْ وَانْتَظِرُ إِنَّهُمْ مُتَتَظِرُونَ (٣٠)

۲۷ آیا تدیدند که ما آب را به سوی رمینهای حشک میبریم، پس از آن رراعت هایی مسیروناسم که چهارپایانشان و حسودشان از آن روزی می حورتد؟ آیا بینا نمی گردند؟

<sup>1.</sup> بحار الأنوار، ح ٢٤، ص ١٥٥ ؛ بصائر الدر حاب، ص ٣٣؛ تفسير برهاز، ج ٤، ص ٢٠٩

۲۸ و میگویند چه وقت میرساداین پیروزی شما، اگر راست میگوئند؟ ۲۹ د نگو: روز پیروزی، انمال آوردن کسانی که کفر می ورزیدند تعفی به حال آنها نمی بنخشان و په آنها مهلت داده نمی شود.

٣٠ بس از آمها روى مكردان، و منظر ماش، ممانا آمها بر منظر هست. ﴿ وَ لَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَىٰ دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ ﴾ عداب بست عذاب رجعت با شمشير است.

﴿ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ يعنى آنها در زمان رجعت بر مى گردند تا عذاب شوند.
﴿ أَوَ لَمْ يَرَوّا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الْأَرْضِ الْجُرُزِ ﴾ كه ﴿ الارض الجرز ﴾ يعنى زمين خراب و آن مثالى است كه خداوند دريارهٔ رجعت و قيام حضرت قائماني ذه است، پس هنگامى كه رسول خدا يَنْ الله الله رجعت خبر داد گفتند: ﴿ مَتَىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ ضَادِقِينَ ﴾ و اين آيه عطف بر آيه ﴿ وَلَنْذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْقَذَابِ الْأَدْنَىٰ دُونَ الْقَذَابِ الْأَكْبَرِ ﴾ ٢١ همين سوره است و گفتند ﴿ مَتَىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ و اين آيه عطف بر آيه ﴿ وَلَنْذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْقَذَابِ الْأَدْنَىٰ دُونَ الْقَذَابِ الْأَكْبَرِ ﴾ ٢١ همين سوره است و گفتند ﴿ مَتَىٰ هٰذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ جمه وقت مى رسد اين پيروزى شما، اگر راست مى گوئيد؟

خداوند فرمود: به آنها بكو: ﴿ يَوْمَ الْفَتْحِ لاْ يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمانُهُمْ وَ لاْ هُمْ يُنْظَرُونَ \* فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ انْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾ پس اى محمد از آنها دورى كن و منتظر باش، ندرستى كه آنها هم از منتظران هستند. \

ال تقسير برهان، ج کامن ۲۱۰

# تفسير سورة لحزلب

۳۳ – سورهٔ احزاب در مدینه

نازل شـده و دارای ۲۳ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اثَّقِ اللَّهُ وَ لا تُعلِعِ الْكَافِرِينَ وَ الْــَمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّـهُ كَـانَ عَــليماً حَكيماً (١)

۱ - ای پیاسر از حداوند بیرهیر، و از کافران و منافقین اطاعت مکن. همانا که خداوند دانا و حکیم است.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهُ وَ لَا تُطْعِ الْكَافِرِينَ وَ الْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ اين همان است كه امام صادق النَّهُ مى فرمايد: خداوند پيامبرش حضرت محمد عَلَيْنَ وَ المعوث كرد براى اينكه او را مخاطب سازد و غير آن حضرت محمد عَلَيْنَ را مبعنى «دخترم به تو مى گويم، عروسم تو بشنو». پس مخاطب پيامبر عَنْنَ بوده و مقصود مردم مى باشند. ا

مَا جَعَلَ اللّٰهَ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ في جَوْعِهِ وَ مَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللاَّتِي تُظاهِرُونَ
 مِنْهُنَّ أَمُّهَا تِكُمْ وَ مَا جَعَلَ أَدْعِياهَ كُمْ أَتْنَاءَ كُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ وَ اللّٰهَ يَقُولُ الْحَقَّ وَ هُوَ تَهْدِي السِّبِلَ (۴)

ادْعُوهُمْ لاَيْائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ فَإِنْ لَمْ نَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخُوالْكُمْ مِي

١ تفسير صافي، ح ٤٠ ص ٧٤ تورالتفلي، ج ٢٠ ص ٢٢٢ ؛ تعسير برهان، ج ٤٠ ص ٢١٣

الدَّينِ وَ مَوالبِكُمْ وَ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ فِيما أَحْطَأَتُمْ بِهِ وَ لَكِنْ مَا تَـعَمَّدَتُ فَلُونِكُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُوراً رَحِيماً (۵)

۴ حداوید در درون ادمی دو دل قرار بداده است، و همسرانتان را که طهار میکنید (ابها را بصوان مادر می حوانید) مادر شما، و بیر فرزند خوانده ها ر فرزند شما قرار تداده است، این سخنانی که بر زبانتان خاری می شود، و حداوید حق را میگوید و او به راه راست هدایت میکند

۵-آنها (پسر خواندهها) را به اسم پدرانشان بنخواسید کنه ایس سرد خداد عادلانه تر است، اگر پدرانشان را بمیشناسید پس آنها برادران دینی و موالی شما هستند، و در کاری که به خطا رفته اید گناهی بر شما بیست، و لکس آنچه را که به عمد و با ارافهٔ قانبی میکنید (بر آن صوّاحده میشوید)، و خداوند آمرزنده و مهربآن است

﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَ مَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللَّائِي تُظْهِرُونَ مِنْهُنَّ أَمُّهَا تِكُمْ ﴾ ابن آیه با آیه ۲ سورهٔ مجادله ﴿ الَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِسْكُمْ مِسْ نِسْائِهِمْ \_ تا \_وَلَدُنَهُمْ ﴾ یکی است.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله در تقسیر آیه ف ما جَعَلُ الله لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَیْنِ فِی جَرْفِهِ ف به نقل از حضرت علی الله می فرماید. دوستی ما اهل بیت و دشمنان ما در قلب انسانی با هم جمع نمی شود زیرا خداوند در درون انسان دو قلب قرار نداده که هم ما را دوست بدارد و هم دشمنان ما را اما دوستی ما دوستی را خالص می کند همچنانکه طلا به وسیلهٔ آتش خالص می گردد و هیچ کدری در آن نمی ماند، پس کسی که می خواهد بداند چقدر ما را دوست دارد قلبش را امتحان نماید، اگر بهمراه دوستی ما دشمنان ما را سیز دوست بدارد پس او از ما نیست و ما هم از او نیستیم و خداوند و جبرئیل و دوست بدارد پس او از ما نیست و ما هم از او نیستیم و خداوند و جبرئیل و

میکائیل دشمن آنهاست و خداوند کافرین را دشمن می دارد. ا

#### داستان زيد بن حارثه

﴿ وَ مَا جَعَلَ أَدْعِينَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ﴾

ابن أبی عمیر از جمیل از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: سبب نزول این آیه این بود که وقتی رسول خدا الله با خدیجه دختر خویلد از دواج کرد، به منظور تجارت از مکه به عکاظ رفت و در آنجا زید را دید که در معرض فروش قرار گرفته، او را جوانی زیرک و تیزهوش و عفیف یافت، پس وی را خریداری کرد، و همین که به نبوت رسید، زید را به اسلام دعوت نمود، و زید مسلمان شد، از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن از آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز مردم به وی می گفتند: آزاد شدهٔ محمد می آن آن روز می در آن به ای آن آن روز می می آن آن روز می آن روز می می آن آن روز می روز می می آن آن روز می آن روز می می آن روز می را به از آن روز می روز می را به روز می روز می را به از آن روز می را به از آن روز می را به از آن روز می را به روز می را به از آن روز می را به ر

از سوی دیگر وقتی حارثه بن شراهیل کلبی از سرگدشت پسرش زید خبردار شد، به مکه آمد تا فرزندش را از مولایش خریده آزاد کند، و حارثه مردی محترم و بزرگ بود، نزد ابو طالب آمده گفت: ای ابو طالب! پسر من در حادثه ای اسیر شده، و شنیده ام که دست به دست بفروش رفته، تا به دست برادرزاده اث افتاده است، از تو خواهش میکنم به ایشان پیشنهاد کنی یا پسرم را بفروشد، و یا عوض آن غلامی دیگر بگیرد، و یا آزادش کند.

ابو طالب با رسول خدا ﷺ صحبت کرد، حضرت فرمود: من او را آزاد کردم هر جا میخواهد برود،

حارثه برخاست و دست زید را گرفت و گفت: پسر بر خیز و به شرافت و حسب و آبروی سابقت برگرد.

بحار الانواره ح ۳۱ ص ۵ : تعسیر صافی، ج ۶ ص ۴ ، بور التقلین، ح ۴ ، ص ۲۲۴ ؛ تفسیر برهای، ج ۴ ، ص ۲۱۴

زید گفت: به هیچ وجه تا زندهام از رسول خدا ﷺ جدا نمی شوم حارثه گفت: آیا دست از شرافت و دودمان خود بر می داری، و درده قریش می شوی ؟

زید مجدداً گفت: به هیچ وجه و تا وقتی که زندهام از رسول خدا ﷺ جدا نمیشوم.

پدرش خشمگین شد و گفت: ای گروه قریش شباهد باشید که من از او بیزاری جستم و او دیگر پسر من نیست.

رسول خدا ﷺ به حاضران خطاب کرد: شاهد باشید، زید پسر من است، از من ارث میبرد، و من از او ارث میبرم.

از آن روز مردم به زید میگفتند زید این محمد و رسول خدا ﷺ او را دوست میداشت، و نامش را «ژیدالحب» گذاشت.

بعد از آنکه رسول خدا آی به مدینه مهاجرت فرمود، زینب دحتر جحش را به ازدواج زید درآورد، روزی دیر به خدمت رسول خدا آی رفت، آن جناب به منزل وی رفت تا از او خبر بگیرد، و در آن هنگام زینب وسط اطاق خود نشسته، و با «فهره (سنگی که ادویه را با آن درم میکنند) عطر جامد خود را می سایید، رسول خدا آی آی درب را باز کرد تا از زینب خبر بگیرد، نباکهان چشمش به زینب که زنی زیبا بود افتاد و گفت: منزه است خداوند آفریدگار نور و ﴿فَتَبَارَکَ اللّٰهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِینَ ﴾ و سپس به منزل خود برگشت، در حالی که به یاد زیبایی او بود.

زید به منزل آمد. زینب جریان را به شوهرش گفت. زید گفت. آیا میل داری تو را طلاق دهم تا رسول خدا ﷺ با تو ازدواج کند؟

زينب گفت: ميترسم تو طلاقم بدهي، و رسول خدا ﷺ هم با من ازدواج

ئكٹن.

زید نزد رسول خدا ﷺ رفت و عرضه داشت: پدر و مادرم قدایت، زینب جریائی به این صورت برایم تعریف کرد، آیا میل داری من او را طلاق دهم تا شما با او ازدواج کنید؟

قرمود: نه، برو و از خدا بترس، و همسرت را نگهدار، خدای تعالی این جریان را حکایت کرده و فرمود: ﴿ أَسْسِکُ عَلَیْکَ زَوْجَکَ وَ اتَّقِ اللَّهَ وَ تُخْفِي جریان را حکایت کرده و فرمود: ﴿ أَسْسِکُ عَلَیْکَ زَوْجَکَ وَ اتَّقِ اللَّهَ وَ تُخْفِي فِي نَفْسِکَ مَااللَّهُ مُبْدِیهِ وَ تَخْشَی النَّاسَ وَ اللَّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَی زَیْدٌ مِنْها وَ طَراً زَوْجُنْاکَهَا دتا دو کَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً ﴾ ﴿ پس خدای تعالی در بالای عرش خود زینب را به ازدواج آن جناب درآورد.

سبهس فرمود: ﴿ ادْعُوهُمُ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُعِنْدَ اللّهِ \_ تا \_ وَ مَوَالِيكُمْ ﴾ بدانكه زيد پسر واقعي حضرت محمد عَلَيْهُ فَبود بلكه پيامبر به خاطر اينكه پدر زيد او را از خود راند و لذا پيامبر براي تسكين دل زيد او را به عنوان پسر خوانده خويش انتخاب نمود. در اين مورد ما در ذيل آية ۴۰ ﴿ مَا كُانَ مُحَمَّدُ أَبَا أُحَدٍ مِنْ رِخَالِكُمْ وَ لَكِنْ رَسُولَ اللّهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَ كَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ مطلبي

۱ احراب، ایهٔ ۳۷؛ میگفی همسرب را نگهدار و از خداوند بپرهبر، و در دلت چیری ر پنهان میداشی که حداوند آن را اشکار کرد، و از مردم می ترسیدی و در حالی که حداوند سراوارتر بود که از او پترسی پس هنگامی که رید بیارش را از آن رن برطرف کرد (و طلاقش داد)، ما او را به اردواج تو در آوردیم تا برای مؤ منان از دواج با زن پسر خواند معابشان هنگامی که طلاق بگیرند بیم تداشته باشند، و فرمان خدا انجام شدنی است.

نوشتهايم.

سپس خداوند نازل فرمود: ﴿لاَ يُجِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعُدُّ﴾ أَ از اين به بعد زنان بر تو حلال نمى شود يعنى آنهه را كه در سورة نساء بر أن حضرت حلال كرده بود ديگر بر أو حلال نيستند.

این آیه ﴿وَلاَ أَنْ تَبَدُّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ ﴾ أعطف بر داستان زن زید است
﴿وَ لُوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ ﴾ آیعنی زن مردی بر تو حلال نیست که خودش را
بر تو عرضه نماید مگر اینکه شوهرش او را طلاق بدهد و تو با او ازدواح کنی
پس این عمل را بعد از این انجام مده."

النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَّ أَنْفَسِهِمْ وَ أَزْوَاجُهُ أَمُّهَا تُهُمْ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِنَعْصِ فَي كِتَابِ اللَّهِ مِنَ الْــُتُؤْمِنِينَ وَ الْــتُهَاجِرِينَ إِلاَّ أَنْ تَــُعْلُوا إِلَى أَوْلِ يُكُمْ مَعْرُ وَفَاكَانَ وَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً (١)

وَ إِذْ أَخَذُمَا مِنَ النَّبِيِّسَ مِبِنَاقَهُمْ وَ مِنْكَ وَ مِنْ نُوحٍ وَ إِيْرَاهِيمَ وَ مُوسى وَ عيسَى ابْسِ مَرْيَمَ وَ أَخَذُنَا مِنْهُمْ مِبِنَاقاً غَلِيظاً (٧)

ه پیامبر به مومتین از خودشان سیراوارتبر است، و همسران او منادران آنهاست، و خویشاوندان نسبت به یکدیگر سراوار از منومتان و منها خرب هستند آنچه که در کتاب الهی آمده است، مگر آنکه بحواهید بر دوستانتاب یکی و احسان کنید (مقداری از مالتان را به انها بدهید)، که این حکم در کتاب الهی نوشته شده است

١ ١حراب، آية ٥٢

۲, احراب، ایهٔ ۵۲

٣. احزاب، أية ٥٢

٤ بحار الابوارد ح ٢١٢، ص ٢١٤، تفسير صافي، ج ٤، ص ٩، تفسير برهال، ج ٤، ص ٢١٤

۷ــو (بیاد بیاور) هنگامیکه ما از پیامبران عهد و پیمان گرفتیم، و بیر از تو و از بوج و ابراهیم و موسی و عیسی بن مزیم، و از انها عهد و پیمان محکمی گرفتیم (با هر رحمتیکه است رسالت الهی را تبلع کنید)

### پیامبر اُولی است به مومنین از خودشان

﴿النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزُواجُهُ أُمَّهَا تُهُمْ ﴾ مىفرمايد: اين آيه چنين نازل شده «و هو أب لهم و أزواجه أمها تهم»، و خداوند مومنين را اولاد رسول خدا مَنَيْنُ هُرار داده و خود حضرت را پدران آنها، كسى كه قادر نيست خودش را نگه دارد و مالى ندارد و بر خودش ولايتى ندارد پس خداوند تبارك و تعالى ولايت مومنين را بعد از خودش بر آنها، بر پيامبر قرار داد و اين فرمايش رسول خداست كه در غدير خم قرمود: اى مردم آيا من اولى به شما از خودتان نيستم؟

گفتند: بلی! سپس آنهه را که از ولایت خود بر مردم واجب کرده بود را برای امیرالمؤمنین علیﷺ نیز واجب نمود و فرمود. آگاه باشید هر کس من مولای او هستم پس علی مولای اوست.

هنگامی که خداوند پیامبر را پدر مومنین قرار داد او را ملزم فرمود که به مردم کمک کند و یتیمانشان را تربیت نماید و در این هنگام رسول خدا شرا از منبر بالا رفت و فرمود: هر کس مالی داشته باشد و بمیرد آن مال به ورثهٔ او می رسد و هر کس دین و یا مالی از خود بجا بگذارد و وارثی نداشته باشد، آن برای من است. خداوند برای مؤمنین حقوقی نسبت به پیغمبر مقرر فرموده مانند حقوقی که پدر نسبت به فرزند دارد و بعد از پیغمبر این حقوق به امیرالمؤمنین و بعد از آن جناب به اثمه منتقل میگردد چون پیغمبر و امیر

المؤمنين هر دو پدران اين امت هستند. خداوند مي فرمايد ﴿ وَاعْبُدُو اللَّهُ وَ لا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ أكه مراد از «والدان» رسول حدا تَهَا اللهُ وَ اميرالمؤمنين عَلَيْكُ مي باشند.

امام صادق الله مى فرمايد. و به همين سبب يهود همكى اسلام آوردند زيرا بر خودشان و زن و بچه هايشان اطمينان خاطر بيدا كردند. "

﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بِعَضُهُمْ أَوْلَىٰ بِيَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ ﴾ اين آيه دربارة امامت نازل شده است."

﴿ وَ إِذْ أَخَذُنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِينَاقَهُمْ وَ مِنْكَ وَ مِنْ نُوحٍ وَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﴾ واو در ﴿ ومنك ﴾ زائد است و آیه این است ﴿ هو منك و من نوح \* است پس خداوند برای خودش از إنبیاء عهد و پیمان گرفت سپس برای پیامبرش و ائمه از انبیاء عهد و پیمان گرفت و سپس برای پیامبران بر رسولش عهد و پیمان گرفت .

يا أَيُهَا اللّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِمُعَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَيِحاً وَ جُنُوداً لَمْ نَرَوْهَا وَكَانَ اللّهُ بِمَا تَفْعَلُونَ تَصِيراً (٩) إِذْ جَاؤَكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَ إِذْ زَاعَتِ الْأَبْسَارُ وَ سَلَغَتِ الْقَلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ الظُنُونَا (١٠) الْقَلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ الظُنُونَا (١٠) هَالِكَ ابْتُلِي الشَّوْمِنُونَ وَ رُلَّزِلُوا زِلْوالاَ شَدِيداً (١١) هَالِكَ ابْتُلِي الشَّوْمِنُونَ وَ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضَ مَا وَعَدَمَا اللّهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَ يَهُولُ الشَّاعِقُونَ وَ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضَ مَا وَعَدَمَا اللّهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَ فَيْوَا اللّهُ وَ رَسُولُهُ إِلاّ

۱ مساء، ایهٔ ۳۶؛ حداوند را عبادت کن و چبری را شرنگ او قرار مده، و به پدر و مادر نیکی کن

۲ بحارالاتواراج ۱۳۶،ص ۷ ۳ تفسیر صافی، ج ۶ ص ۱۲ داورالتقلین، ج ۴،ص ۲۲۷ د تقسیر برهان، ج ۶ ص ۲۲۱

٢ تفسير برهان، ح كرص ٢٢٣ ، تقسير صافي، ج كرص ١٥ ، بورالتعلين، ح ٢٠ ص ٢٢١

فُرُوراً (۱۲)

وَ إِذْ فَالَتْ طَاتِغَةٌ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِتَ لَا مُعَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَ بَشْتُأْدِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيِّ يَقُولُونَ إِنَّ بَيُوتَنَا عَوْرَةً وَ مَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِزَاراً (١٣) وَ لَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِمْ مِنْ أَقْطَارِهَا ثُمَّ سُئِلُوا الْفِئْنَةَ لَاَنْوَهَا وَ مَا تَلَبَّنُوا سِها إِلاَّ يَسيراً (١٣)

وَ لَقَدُّ كَانُوا عِمَاهَدُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ لاَ يُبَوَلُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ هَمَّهُ اللّهِ مَسُؤُلاً (١٥)

قُلْ لَنَّ يَنْفَعَكُمُ اللَّهٰزِارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ أَوِ الْـفَتْلِ وَ إِذَا لاَ تُسمَنَّعُونَ إِلاَّ قليلاً (١٦)

قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ شوءاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَ لا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَ لاَ نَصبِراً (١٧)

قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوَّقِينَ مِـٰكُمْ وَ الْقَائِلِينَ لِإِخْوَاتِهِمْ هَلُمُّ إِلَيْنَا وَ لا يَأْتُونَ الْمَأْسَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٨)

أَشِحَّةً عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَغْيَنُهُمْ كَالَّذِي يُفْشَىٰ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلْقُوكُمْ بِأَلْسِيمَ جِدَادٍ أَشِحَّةً عَلَى الْخَيْرِ أُولِيْكَ لَـمْ يُـؤْمِنُوا فَأَحْبَطَ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يُسِراً (19)

بَحْسَبُونَ الْأَحْزَاتَ لَمْ يَذَهَبُوا وَ إِنْ يَأْتِ الْأَحْزَابُ يَوَذُوا لَوْ اَنَّهُمْ مَادُونَ فِي الْأَعْرَابِ يَشْنَلُونَ عَنْ أَنَّبَائِكُمْ وَ لَوْكَانُوا فِيكُمْ مَا قَاتَلُوا إِلاَّ قَسِلاً (٢٠) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآجِز وَذَكَرَ اللَّهُ كَثْبِراً (٢١)

وَلَمَّا رَأَ الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هٰذَا مَا وَعَلَنَا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ صَدُقَ اللَّهُ

وَرَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانَا وَ تَشْلِيماً (٢٢)

مِنَ الْمُؤْمِسِنَ رِجَالٌ صَدَّقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ فَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمُ مَنْ يَتَتَظِرُ وَ مَا يَذَّلُوا تَبُدِيلاً (٧٣)

۹ ای کسانی که اسمال آوردهاید، بعمت جداوید بر شیما را بیاد میاورید هنگامی که لشکرهایی به سوی شیما آمدید، پس ما باد و طوفانی شدید به سوی آنها فرستادیم که آل را بیمی دیدید، و حداوید بنداسچه که اسجام می دهید پیاست.

10 ـ (بیاد بیاورید) هنگامی که (لشکر کفار) از بالا و پائیس (شهر مدینه) بر شما حمله ور شدند (و آن را محاصره کردند) و رمانی که چشمها از شدت ترس حیران شده و جانها به لب رسیده بنود، و بنه وعندهٔ الهنی گنمانهای گوناگونی می بردید.

۱۱ ـ در آمجا بود که مؤمنان امتحال شدند و به سختی مترازل گردید. ۱۲ ـ و هنگامی که منافقین و کسانی که در دلهایشان مرضی بود میگفتند حداوند و رسولش بر ما وعدهٔ دروغگین دادهاند.

11-و منگامی که گروهی از آنها گفتند ای اهل پترت، دیگر برای شده جای ماندن نیست، (به خانههاپتان) برگردید. و گروهی از آنها از پیامبر احاره رفت خواسته و میگفشد خانههای ما دیوار و خفاظی سدارد، در خالی که می خفاظ بودند، و مقصود انهاایی بود که از جنگ فرار کنند اگر دشمنان از اطراف به شهر وارد می شدند و از آنها می خواستند که به کفر و شرک برگردید می پدیرفشد، و جر مدت کمی درنگ می کردند که دشمن نام به تحقیق آنها قبل از این با خداوند عهد کرده بودند که به دشمن پشت نکنند که از عهد الهی سوال خواهد شد.

۱۶ ـ نگو اگر از مرگ با فتل فراز میکنید هرگر نفعی به حال شما بندرد. چون در آن هنگام از زندگی بهرهٔ کمی نمی برید.

۱۷ ــ بگو: چه کسی می تواند شما را در برایر خداوند نگه دارد، اگر او بدی یا رحمتی را برای شما اراده کند؟ و برای آنها به غیر از حداوند هیچ ولی و یاوری تحواهند یافت.

۱۸ ده تحقیق خداوید کسانی را که مردم را از حنگ می ترسایدید و کسانی
 که به برادرانشال می گفتند به سوی ما بیانید را می شناسد، و آنها خر اندی
 زمانی (ملت کمی) برای جنگ حاضر نمی شوند.

14 آمها به شما بخل می ورزند، پس هنگامی که ترس پیش آیند آسها را می بیش آیند آسها را می بیش آیند آسها را می بیش که به تو نگاه می کنند، و چشمهایشان در حلقه می چرحد. مانند کسی که سختی مرگ به او روی آورده باشد، پس هنگامی که ترسشان فرو نشست، با ربان تند و گفتار خشس حودشان با کمال حرص و بحل شمه را بیارازند، آمها ایمان بیاوردهاند، پس خداوید هم اعمالشان را محو و سابود کرد، واین کاربر خدا آسان است

۲۰ و آمها میپندارمد که لشکر احراب همبور مرفته اسد، و اگمر برگردما، دوست دارمد که در میان اعراب بادیه شین باشند و از اخبار شما جویا شومد، و اگر هم در میان شما ماشند جر اندکی به جنگ ممی پردازمد

۲۱ ـ به تحقیق برای شما در رسول حدا الگوی بیکویی است، برای کسی که امد به (ثواب و رحمت الهی) و روز أحبرت دارد، و حدا را بسیار پناد میکنند

 ۲۲ و هنگامی که مؤمین لشکر احراب را دیدند گفتند: این همان وعدهای است که حداوند و رسولش به ما داده بودند، و حداوند و رسولش راست گفتهاند، واین جر بر ایمان و تسلیمشان نیعزود.

۱۳ از میان مؤمنان مردانی هسسد که عهد و پیمانی را که یا حما بسته اند. صادفانه ایستادهاند، پس برخی از آنها پیمان خود را بنه آخر رساندند، و برخی تیر در انتظار هستند، و در عهد و پیمان خود هیچ نعیبری نمادند.

#### چگونگی جنگ احزاب

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُودُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ
رِيحاً وَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاؤُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَ مِنْ
أَشْفَلَ مِنْكُمْ ... ﴾ اين آيات دربارة داستان جنگ احزاب كه قريش و عرب براى جنگ با رسول خدا ﷺ لشكركشي كردند نازل شده است.

در آن جنگ قریش در سال پنجم هجری جمع شده در میان اعراب رفته و اعتماد آنها را برای جنگ با رسول خدا گرا جلب نمودند و ده هزار نفر را آماده کردند که در میان اعراب قبائل کنانه و سلیم و فزاره بودند، رسول خدا آرا فیله بنی نضیر را که رئیس آنها حی بن اخطب بود که از اولادان حضرت هارون آل بودند را از مدینه بیرون کرد، چون از مدینه آواره شدند به سوی خبیر رفتند. حی بن اخطب به سوی قریش مکه رفت و برای ترغیب به سوی خبیر رفتند. حی بن اخطب به سوی قریش مکه رفت و برای ترغیب آنها به جنگ با پیامبر آلا به آنها گفت: محمد عرصه را در شما و ما تنگ کرده و ما را از دیار و اموالمان آواره نمود و همچنین بنی قینقاع عموزادگان ما را نیز از شهرشان آواره کرد، پس بگردید و هم پیمانان خود و دیگران را برای نیز از شهرشان آواره کرد، پس بگردید و هم پیمانان خود و دیگران را برای جنگ با او آماده کنید تا به جنگ برویم و از قوم من که بنوقریظه باشند در پثرب هفصند نفر باقی ماندهاند که همگی آنها از مردان جنگی هستند اگر چه با محمد هم عهد و پیمان است ولی من می توانم آنها را نیز به سوی شما متمایل

کنم تا عهد و پیمانشان با محمد را نقض نمایند و شما از بالای شهر مدینه و انها از سمت پائین مدینه حمله کنند و کار محمد را یکسره کنیم.

## معجزههای رسول خداﷺ در جنگ خندق

محل سکونت بنی قریظه دو میل از مدینه فاصله داشت که بثر المطلب نام داشت حی ابن اخطب پیوسته با قریش در میان عرب میگشتند تا اینکه ده هزار نفر از قریش و کنانه و اقرع بن حابس با قومش و عباس بن مرداس در بنی سلیم را جمع کردند. چون خبر جمع آوری لشگر قریش به پیامبر اکرم ﷺ رسید با بارانش که هفصد نفر مرد بودند مشورت نمود.

سلمان فارسی گفت: ای رسول خدا ﷺ جماعت کم در مقابل لشگر زیاد در هنگام جنگ دوامی ندارد.

پيامبر ﷺ فرمود: پس چه کنيم؟

گفت. در اطراف شهر خندق می گنیم تافاصله ای میان ما و آنها باشد و مانع هجوم آنها از هر طرف باشد که ما در هنگام حملة دشمن همین کار را می کردیم و از یک طرف با دشمن جنگ می نمودیم.

در این هنگام جبر نیل این نازل شد و گفت: سلمان مشورت نیکوئی داده است. پس رسول خدا تینی دادند که از ناحیهٔ احد تا رائح «راتی» را خندق بگنند و حضرت هر بیست قدم یا سی قدم را برای گندن به گروهی از مهاجرین و انصار می دادند و امر نمود که بیلها و کلنگها را آوردند و حود حضرت اول شروع به گندن کرد و کلنگی را گرفت و در قسمت مهاجرین شروع به گندن نمود و امیرالمومنین علی این نیز خاکهای کنده شده را برمی داشت و در بیرون می ریخت تا اینکه رسول خدا تین عرق کرده و خسته برمی داشت و در بیرون می ریخت تا اینکه رسول خدا تین عرق کرده و خسته

شد و فرمود. راحتی نیست جز در آخرت، پروردگارا انصار و مهاحرین را بیامرز. هنگامی که مردم رسول خدا را دیدند که خندق را حفر میکند شروع به کندن و بیرون ریحتن خاکها کردند، چون روز دوم شد از اول صبح شروع به کندن کردند و حضرت در مسجد فتح نشست و مهاجرین و الصار نیز خندق را میگندند تا اینکه به سنگی رسیدند که بیل و کئنگ در آن هیچ اثری نکرد پس جابر بن عبدالله انصاری را به نزد رسول خدا گیگی فرستادند تا جریان را به آن حضرت بگوید.

چابر گوید: به مسجد رفتم رسول خدا را دیدم که در پشت خوابیده و عبایش را زیر سرش گذاشته و از گرسنگی بر شکمش سنگی بسته بود، عرض کردم: ای رسول خدا در هنگام کُندن خندق به سنگی رسیده ایم که بیل و کلنگ در آن اثری نمی کند. حضرت فوراً بلند شده و ده سرعت آمدند و کلنگ در آن اثری نمی کند. حضرت فوراً بلند شده و ده سرعت آمدند و آنگاه آبی خواستند و وضوئی ساختند و مقداری از آن را آشامیدند و مقداری را نیز در دهان مبارکش مضمضه کرده و بر روی آن سنگ پاشیدند و سپس کلنگی را برداشته و ضربه ای بر آن زدند که برقی از آن جرقه زد که در اثر آن قصرهای شام را مشاهده کردیم و سپس ضربه ای دیگر زدند که دار برقی زده و قصرهای مدائن را دیدیم و آنگاه ضربه ای برای بار سوم زدند که برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم : رسول خدا بیگرش فرمود آگاه برقی از آن ساطع شد و قصرهای یمن را دیدیم : رسول خدا بیگرش فرمود آگاه برقی برق به آنها رسید بزودی به روی شماها فتح حواهد شد و سپس آن سبگ برای ما همچون ریگ نرم شد.

جابر گرید. دانستم که حضرت گرسنه است چون دیده بودم که سنگ بر شکمش بسته بود، عرض کردم: ای رسول خدا ﷺ آیا عذائی برای شما تهیه کنم؟

فرمود: ای جابر چه داری؟

عرض كردم: بزغاله و يك صاع (سه كيلو) جو دارم.

فرمود: برو و آنچه را که داری آماده کن

جابر گوید: به خانه رفتم و به زنم گفتم که جو را آماده کند و من نیز بزغاله را کشته و پوست کندم که زنم نان را پخت و من نیز خورشت را آماده کردم چون غذا آماده شد نزد رسول خدا می آمده و عرض کردم: ای رسول خدا می غذا آماده است هر کسی را که دوست داری با خودت برای صرف غذا بیاورید.

پیامبر ﷺ بلند شده و در کنار خندق ایستاد و فرمود: ای مهاجرین و انصار دعوت جابر را اجابت کنید. ۵

جابر گوید: در خندق هفتصد مرد کار میکردند که همگی بیرون آمدند و به سوی خانهٔ من حرکت کردند و پیامبر ﷺ در راه هر کسی از انصار و مهاجر را می دید به آنها نیز می فرمود که دعوت جابر را برای صرف غذا اجابت کنید من جلوتر رفته و به زنم گفتم: به خدا سوگند محمد رسول خدا ﷺ با عده ای می آید که برای هیچ کسی طاقت غذا دادن آنها نیست.

همسرم گفت: آیا به پیامبر عرض کردی که غذای ما چه مقدار است؟ گفتم: بله!

گفت: او میداند که چند نفر را دعوت کند.

جابر گوید: رسول خدا این و مقداری در ته دیگ باقی به دیگ غذا کردند سپس فرمودند: ملاقه ای بر آن دزن و مقداری در ته دیگ باقی بگذار سپس دگاهی به تثور نمودند و فرمودند نانها را بیرون بیاور و مقداری نیز از آن را در تبور بگذار باقی بماند سپس کاسه ای خواست و با دست مبارک خویش نان در کاسه ترید کرد و با ملاقه از آبگوشت بر روی آن ریخت و فرمود:ای جابر! ده نفر را بیاور، ده نفر را اوردم حوردند و سیر شدند و در ظرف چیری چر اثر انگشت از آنها باقی نماند سپس فرمود: ای جابر یک دست بزغاله را بیاور، آوردم آن را نیز خوردند و باز فرمود: ده نفر دیگر را بیاور، آنها نیز آمده و خوردند و سیر شدند و در ظرف جز اثر انگشت چیزی باقی دماند سپس فرمود: یک دست دیگر بیاور که خوردند و رفتند. همدیطور ده نفر ده نفر می آمدند می خوردند و من نیز یک دست می آوردم تا اینکه عرض کردم: ای رسول خدا نیز الله عرض کردم: ای

قرمود: دو دست،

عرض کردم: سوگند به آن کسی که تو را به حق فرستاده است من تا حال سه دست برای شما آوردم.

فرمود ای جابرا اگر سیاکت میهماندی همهٔ میردم فقط از همین دست میخوردند و سیر میشدند.

جابر گوید: همینطور ده نفر ده نفر دعوت میکردم می آمدند و میخوردند تا اینکه همهٔ آن جمعیت غذا خوردند به خدا سوگند از آن غذا برای ما آنقدر باقی ماند که چند روز نیز ما از آن خوردیم.

جابر گوید: رسول خدا تَهُوَّ خندق را کند و برای آن هشت در گذاشت و بر هر دری مردی از مهاجرین و مردی نیز از انتصار با عده ای سرباز برای نگهبانی گذاشت تا اینکه قریش و کنانه و سلیم و هلال آمده و در محلی به نام رغابه (زغابه) که در نزدیکی مدینه است چادر زدند.

# ذكر رسول الله ﷺ در تورات

رسول خدا الله سه روز قبل از امدن قریش حفر خندق را تمام کردند. حی

بن اخطب که پیشاپیش مشرکین قریش بود به وادی عقیق رسید، نیمه شب

کنار قلعهٔ یهودیان بنی قریظه که با پیغمبر اکرم الله عهد و پیمان اتفاق بسته

بودند، آمد جون در قلعه را بسته دید، در را کوبید و بنی قریظه را بیاری طلبید

کعب بن اسد حی را شناخته به قوم خود گفت: این صدای حی بن اخطب است

که قوم خود را به زحمت و شنامت انداخته و اکنون آمده که ما راهم به زحمت

بیندازد و ما را وادار به نقض عهد با محمد الله شاید در صورتی که محمد

برای ما نیکو همسایه ای است؛ و برای دور کردن حی که پشت در ایستاده بود،

پرسید: کیستی؟

حى خود را معرفى نموده و گفت: مِن آمدهام براى سعادت شما و عزت و احترام قبیله شما اقدام كنم.

كعب جواب داد: بلكه آمدهاي موجيات خواري و ذلت ما را فراهم سازي.

حی گفت: ای کعب اکنون قبایل قریش و کنانه و فزاره و سلیم و دیگران با سپاهیان بیشمار در وادی عقیق فرود آمدهاند و آماده پیکار با مسلمین هستند و هرگز محمد از دست آنها جان سلام بدر نمی برد در را باز کن و آن عهد و بیمانی که ما بین شما و محمد است، آن را نقض کن،

کعب گفت: من در قلعه را به روی تو باز نخواهم کرد هر کجا که می شواهی برو.

حی گفت. حتما از لئامت و خست خود و از ترس آنکه نانی که در تنور داری برای ما بیاوری و نانت را بخوریم در را باز نعیکنی؟

كعب كفت: خدا ترا لعنت كند كه از راهي وارد شدي كه ناگزير بكشودن در

شدم.

در قلعه رابروی حی گشوده و حی وارد شد و به کعب گفت: وای بر تو چرا بمن اعتماد نمی کنی و پیمان محمد را نمی شکنی باید از این فرصت حداکش استفاده را نموده و اطمینان داشته باشی که محمد هرگز در این کارزار فاتح مخواهد شد.

بزرگان یهود که در حصار حمع بودند مانند عرال بن شمول و یاسر س قیس و رفاعه ابن زید و زبیر بن یاطا پیرامون حی و کعب اجتماع کرده بودند، کعب به آنها گفت: نظر شما چیست؟

گفتند: تو بررگ و فرمادروای ما میباشی هر چه اراده نمائی ما تبعیت خواهیم کرد اگر گوئی بر عهد حود باقی میمانیم و اگر مصمم به ترک پیمان شوی از تو پیروی خواهیم نمود:

زبیر بن یاطا که پیرمرد نابینا و با تجربه و عالم دود گفت مگر شما تورات را نمیخوانید که در اسفار آن فرمود پیغمبر آخر زمان در مکه مععوث می شود و پس از چندی از مکه به مدینه هجرت می کند به قدری متواضع است که بر الاغ برهنه سوار می شود، رداه بر تن می کند و پیوسته چهرداش متبسم است، بسیار کشنده می داشد و در چشمان او اثر قرمزی مشهود است، میان دو کتفش اثر مهر نبوت نقش شده، در برحورد با اشحاص بیم و وحشتی ندارد، حتی از پادشاهان و سلاطین ترسی ندارد، و بزرگی او عالمگیر خواهد شد اگر این محمد همان پیغمبر است که از کثرت جمعیت احزاب و مشرکین باکی ندارد و اگر به کوه حمله کند آن را از جا می کند و بر دشمنان عالب خواهد شد.

حى گفت: اين پيغمبر نيست زيرا او از فرزندان اسماعيل است و حال آنكه

پیغمبر موعود باید از بنی اسرائیل باشد و حضرت موسی از ما عهد گرفته که ایمان به پیغمبری نیاوریم جز انکه قربانی کنیم و او آتشی بیاورد و آن قربانی را بسوزاند و محمد این طور نیست و میخواهد با سحر بر ما غلبه کند و آیت و معجزهای ندارد. آنقدر حی با افسون خود در حضار دمید و به لطایف الحیل آنها را وادار به قبول سخنان خود و نقض عهد نمود و عهدنامه ای که با پیغمبر اکرم بیش معقد ساخته بودند آورده بدست حی دادند، حی بن اخطب نوشته را گرفته و جوید و به دور انداخت و گفت اینک آماده کارزار و جنگ با محمد شوید.

چون خبر نقض عهد بنی قریظه به پیغمبر اکرم بیش رسید سخت متأثر گردید و مسلمانان محزون و غمگین شدند. پیغمبر اکرم بیش سعد بن معاذ و اسید بن حصین را که از قبیلهٔ اوس بودید و بین آنها و بنی قریظه اتحاد و انفاق بود به قلعهٔ بنی قریظه روانه نمود و فرمود: به نزد بنی قریظه بروید و ببینید که چه میکنند اگر دیدید که عهد و پیمانشان را شکستهاند وقتی برگشتید چیزی به دیگران نگوئید و فقط عضل و فاره بگویند. آن دو نفر به در قلعه رفتند، کعب بن حصن جلو آمده به سعد و پیامبر دشنام داد، سعد به او گفت تو مانند روباهی هستی که در سوراخ سنگی پنهان شده باشد به زودی قریش بر خواهند گشت و رسول خدا بیش تو را محاصره خواهد نمود و با دلت و خواری تو را از قلعه به زیر آورده و گردنت را خواهد زد آنگاه به نزد رسول خدا بیش برگشته و عضل و فاره گفتند.

رسول خدا ﷺ فرمود: لعنت خدا بر ایشان باد ما امر کردهایم که چنین بکنند و این را برای مصلحت و از روی توریه فرمود زیراجاسوسهای قریش در میان لشگر حضرت بودند و به آنها خبر میدادند. عضل و فاره دو قبیله از عرب بودند که اسلام آوردند و سپس مکر و حیله کرده و از اسلام روی برگرداندند و هنگامی که کسی حیله میکرد این مثل را زده و میگفت. عضل و فاره.

حی بن احطب به نزد ابوسفیان و قریش رفته نقض عهد بنی قریظه و هم آهنگی ایشان را بر علیه مسلمین اعلام داشت و انها از این خبر شاد شدند.

شب هنگام نعیم بن مسعود اشجهی حضور پیغمبر آمده که سه روز قبل از آمدن قریش اسلام آورده بود، عرض کرد: ای رسول خدا به خداوند ایمان آورده و تو را تصدیق نمودهام و از ترس کفار ایمان خود را پنهان نمودهام، اگر اجازه می فرمائید به تنهائی به نزد شما بیایم و شما رایاری کنم این کار را انجام می دهم و اگر دستور بفرمائید من با ایجاد تفرقه بین یهودیان و قریش به یاری شما قیام نمایم این کار را نیز خواهم کرد بطوری که از قلعه شان بیرون نیایند. رسول خدا تیران فرمود اگر تدبیری کنی که بنی قریظه از حصار بیرون نیایند. رسول خدا تیران و بحائی خواهد بود.

نعیم عرض کرد: پس به من اجازه دهید که بر علیه شما سخنانی بگویم فرمود: هر چه خواهی بگر.

نعیم اول به نزد ابر سغیان رفت که از مسلمان شدن او اطلاعی نداشت، گفت: مرا می شناسی، از دوستان و خیرخواهان شما هستم که خداوند شماها را بر دشمنانتان یاری نماید امروز شنیدم که بین محمد آنها و یهودیان بنی قریظه توافقی روی داده و قرار است یهودیان به صبورت ظاهر به جمعیت شما ملحق و در باطن به نفع مسلمین اقدام کنند تا محمد بر شما پیروز شود و به آنها و عده داده است که چون چنین کنند مزارع بنونضیر و بنوقینقاع را که از آنها گرفته بود به ایشان بدهد که به شما پیشنهاد میکنم که فریب یهودیان را

نخورید اگر خواستند داخل لشگریان شما شوند مانع شوید و چند نفر از آنها را گروگان بگیرید و به مکه بغرستید تا از مکر آنها در امان باشید.

ابوسفیان گفت: خدا به تو توفیق و جزای خیر دهد که ما را نصبحت و ارشاد نمودی ما بر طبق دستور تو رفتار میکنیم.

آنگاه نعیم به سوی بنی قریظه که آنها نیز از اسلام آوردن او بی خبر بودند شتافت و به ملاقات کعب رفت و گفت:ای کعب تو به خوبی می دانی که من با شما دوستم و جز مصلحت و خیر قبیلهٔ شما نظری ندارم امروز شنیدم که ابوسفیان بیارانش دربارهٔ یهودیان چنین اندیشه در بین گذارده بود که ما یهودیان را به جنگ با محمد ﷺ تشویق و به کارزار وادار می نمائیم اگر غلبه و ظفر یافتند شهرت فتح و پیروزی به نام ما است و اگر شکست خورده و مغلوب شوند یهودی ها دچار تلفات و خسارت شده و ما در پشت جبهه در امان خواهیم ماند بنابراین من صلاح شما نمی دانم از قلعه خارج شده و قریش را یاری کنید، ده نفر از ایشان را گروگان گرفته و در قلعه نگاهداری کنید که بوده است به شما برگرداند زیرا چنانچه قریش فرار کنند و بر محمد گراه بوده است به شما برگرداند زیرا چنانچه قریش فرار کنند و بر محمد گراه بیروز نشوند شک نیست محمد گراه نسبت به قتل و کشتار شما قیام خواهد

کعب گفت: به ما نیکی کردی و نهایت خیرخواهی را نمودی، ما از قلعه بیرون نمی رویم تا از آنها گروگان گرفته و در نزد خویش نگهداریم.

# مبارزة حضرت على 🕮 باعمروين عبدود

قریش آمدند و چون خندق را در مقابل خویش دیدند گفتند: ایـن حـیله و

تدبیری است که اعراب آن را نمی دانستند. یکی به آشها گفت: ایس از شدبیر سلمان فارسی است که در کشور فارس در موقع بفاع شهرها مکار می بردهاند.

عمرو بن عبدود و هبیره بن وهب و ضرار بن خطاب به سوی خدق آمدند و رسول خدا الله شکر را به صف کرده و آنها را منظم می نمود بطوری که حضرت به طرف خندق بودند و همهٔ اصبحاب در پشت سر آن حضرت قرار داشتند. مردی از مهاجرین که فلانی بود به مردی گفت: این شیطان عمروبن عبدود را می بینید بخدا سوگند کسی از شمشیر او نجات نخواهد یافت، بیانید محمد برش را بگیریم و تسلیم قریش نمائیم تا او را بکشد و ما راحت و آسوده بخانه و دیار خود برگردیم.

در آن وقت خداوند جبر ثیل را بر پیامبرش نازل کرد ﴿ قَدْ یَعْلَمُ اللّٰهُ الْمُعُوّقِینَ مِنْكُمْ وَ الْقَائِلِینَ لِإِخْوَانِهِمْ \_ تا \_ أُو لَیْکُ لَمْ یُوْمِتُوا فَاَحْتِطَائلُهُ اَعْمَالُهُمْ وَ کَانَ ذَلِکَ عَلَى اللّٰهِ یَسِیراً ﴾ یعنی ای رسول گرامی خداوند احوال کسانی را که مسلمین را تهدید نموده و از جنگ می ترسانند و به برادران و اقوام خود می گویند به سوی ما بیائید و از همکاری با مسلمانان خودداری کنید بخوبی می داند همانا این قبیل از مردم جز مدت کوتاهی پایداری و ثبات در جدگ از خود نشان نمی دهند اینان بر شما بخل می ورزند چون خطر و حادثه ای پیش آید آنها را خواهی دید که از شدت ترس دیدگانشان از حدقه بذوران افتاده ماسد خواهی دید که از شدت ترس دیدگانشان از حدقه بذوران افتاده ماسد کسانیکه مرگ بر سرشان سایه افکنده و در عالم بیهوشی دست و پا می زنند، همینکه آرامش برقرار و موجبات ترس از بین رفت با گفتار خشن و زبان تند همینکه آرامش برقرار و موجبات ترس از بین رفت با گفتار خشن و زبان تند و تیز اظهار وجود کرده و مطالبه غنیمت می نمایند این چنین مردم در حقیقت و راقع ایمان نیاورده اند و اعمالی که بجا می آورند همه ریا و بیهوده است و

خداوند به آسانی کارهای آنها را از بین برده و در هم میشکند.

عمرو بن عندود نیزهاش را بر زمین نصب کرد و این اشعار را خواند.

يسجمعكم هيل مين مبارز مسواقسف القرن المناجز مستسرعا نسحو الهسزاهن و الجود مين خير الغرائيز

و لقد بححت من النداء و وقفت إذ جبن الشجاع إنسي كسذلك لم أزل إن الشجاعة فسي الفتى

که مضمونش این است: من از بس رو در روی جمع شما فریاد زدم و مبارز طلبیدم که صدای خود را خشن ساختم، و کسی پاسخم نگفت. و من هم چنان در موقفی که شجاعان هم در آن موقف دچار وحشت می شوند، با کمال جرأت ایستاده، آماده چنگم، راستی که شخارت و شجاعت در جوانمرد بهترین غریزه ها است.

رسول خدا تَهَا فَهُمُ فرمود: چه کسی می رود تا این سگ را دفع کند؟ کسی جواب آن حضرت را نداد پس امیر العومنین علی الله بلند شد و عرض کرد: ای رسول خدا من حاضرم او را دفع کنم.

> فرمود: ای علی او عمرو بن عبدود جنگجوی نام آور است. حضرت علی الله عرض کرد: من نیز علی بن ابی طالب هستم. رسول خدا ﷺ فرمود: نزدیک من بیا.

چون علی الله نزدیک شد پیامبر با دست خویش عمامه بر سر آن حضرت بست و شمشیرش ذوالفقار را به دستش داد و فرمود: برو و جنگ کن و گفت: «اللهم احفظه من بین یدیه و من خلفه و عن یمینه و عن شماله و من فوقه و من تحته ؛ پروردگارا او را از روبرو و از پشت سر و از سمت راست و چپ و از بالا و یائین حفظش نماه.

پس حضرت على الله شانند شير رو به ميدان نهاد و اين اشعار را خواند

مجيب صوتك غير عاجز والصدق منجي كل فائز عمليك نائحة الجنائز صوتها يعد الهراهن لا تسعجلن فسقد أتساك ذو نسسية و بسسصيرة إنسي لأرجسو أن أقسيم من ضربة نجلاء يبقى

که مضمونش این است: تعجیل مکن که اجابت کنندهٔ آواز تو بسریت آمد که از مبارزه با تو عاحز نیست و صاحب نیت درست و بصیرت و راستی و نجات دهندهٔ هر رستگاری است، امیدوارم برای تو نوحه ای را که برای مردگان بر پا میکنند اقامه نمایم از ضربتی که بعد از جنگها بر سر زبانها آوازهاش مانده باشد.

عمرو گفت: تو کیستی؟

فرمود: من علی بن ابیطالب پسر عموی رسول خدا گُور و داماد او هستم.
عمرو گفت: به خدا سوگند پدرت از دوستان قدیمی من بوده و من میل ندارم بدست من کشته شوی، پسر عمویت وقتی که تو را به سوی من فرستاد در امان نبود که تو را به وسیلهٔ این نیزهام دریده و در میان آسمان و زمین نگه دارم که نه زنده باشی و نه مرده.

امیر المؤمنین الله به عمرو فرمود: پسر عمویم به من فرمود که اگر تو مرا بکشی من به بهشت می روم و تو در جهنم و اگر من تو را بکشم تو در آتش جهنم هستی و من در بهشت.

عمر و گفت ای علی هر دوی آنها که برای تو شد؟ این بد تقسیمی است که کردی.

حضرت على الله فرمود: اي عمرو اين را بكذار من از تو هنگامي كه برده

کعبه را گرفته بودی شنیدم که میگفتی هر کس در هنگام جنگ از من سه خواسته خواسته از تو دارم که یکی از آن سه را برآورده میکنم و آلان من سه خواسته از تو دارم که یکی از آن سه را برآورده کن.

گفت: بگو ای علی!

فرمود: شهادت بده بر اینکه خدائی جز خدای یگانه نیست و اینکه محمد رسول خداست.

عمر و گفت: این را از من مخواه در خواست دومت را بگو

فرمود برگردی و این لشکر را از رسول خدا دور گردانی که اگر راست گوید موجب شرف شماست و اگر دروغ گوید و پیامبر نباشد کرگان و دزدان عرب شر او را از شما برطرف خواهند کرد.

عمرو گفت: اگر این کار را بکتم ژنان قریش در میانشان خواهند گفت و شعرا در شعرهایشان خواهند سرود که من ترسیدم و به عقب برگشتم و قرمی را که مرا به عنوان رئیس خود انتخاب کرده بودند رایاری نکردم،

حضرت فرمود: درخواست سوم این است که از اسبت پائین بیائی زیرا تو سواره هستی و من پیاده تا برابر بوده و با هم جنگ کنیم.

عمرو چون این را شنید از اسب خود پیاده و آن را پی کرد و گفت: این خصلتی است که گمان نمی کردم کسی از عرب جرات درخواست آن را از من بکند ؛ و بعد با شمشیرش ضربهای حوالهٔ سر آن حضرت کرد که حضرت علی این سپرش را جلو آورد و شمشیر آن را دو نیم کرده و به سر مبارکش اصابت نمود.

حضرت على الله به او فرمود: اي عمرو تو پهلوان عرب هستي و من با تو مبارزه مي كنم، روانبود كه ياوري نيز با خود بياوري؟

عمرو برگشت که به پشت سرش نگاهی بکند حضرت با سرعت پاهایش را به وسیلهٔ ضربهٔ شمشیر قطع کرد و او بر روی زمین افتاد و گرد و خاک بلند شد منافقین گفتند: علی بن ابیطالب کشته شد. چون گرد و غبار نشست دیدند که حضرت علی این بر روی سینهٔ عمرو نشسته و ریش او را در دست گرفته و میخواهد سرش را ببرد که آن را برید و سرش را به نزد رسول خدا آن او رد در حالی که از سر مبارک آن حضرت به خاطر ضربهٔ عمرو خون جاری بود، و نیز خون عمرو از شمشیر آن حضرت جاری بود و سر عمرو نیز در دست مبارکش بود می گفت:

أنا علي و ابن عبد المطلب الموت خير للفتى من الهرب منم على فررند عبدالمطلب، مرگ از براى جوان بهتر از فرار كردن است. رسول خدا المرافظة فرمود: اى على با او حيله كردى؟

عرض کرد: بله!ای رسول خدا جنگ خود مکر و حیله است.

رسول خدا الله شده دو به عمر بن خطاب امر کرد که با ضرار بن خطاب سر او زد و هلاکش نمود و به عمر بن خطاب امر کرد که با ضرار بن خطاب مبارزه کند چون ضرار برای مبارزه آمد، عمر تیری در آورد تا به سنوی او بیندازد که ضرار گفت: وای بر تو ای فرزند صبهاک آیا در هنگام مبارزه تیر عیادازد که ضرار گفت: وای بر تو ای فرزند صبهاک آیا در هنگام مبارزه تیر عیادازی، به خدا سوگند اگر تیری به سوی من بیندازی در مکه هیچ دشمنی را باقی نمیگذارم مگر آنکه همه را بکشم، پس عمر پشت سه ضرار کرده و فرار کرد و ضرار نیز دنبالش نموده و از پشت سر نیزهاش را مقداری بر پشت او هرو برد و گفت: ای عمر این را از من به یادگار داشته باش که در هنگام جنگ به تو رسیدم، ولی تو را نکشتم زیرا سوگند خوردهام تا توان دارم احدی از قریش را نکشم، و عمر نیز آن را فراموش نکرد و چون به حکومت رسید آن را قریش را نکشم، و عمر نیز آن را فراموش نکرد و چون به حکومت رسید آن را

جبران کر نہ

رسول خدا عَمَالَ در آنجا پانزده روز دیگر باقی ماند. ابوسفیان به حی اس اخطب گفت: وای بر تو ای یهودی قومت کجاست؟

حی به سوی آنها رفت و گفت: وای بر شما بیرون بیائید که با محمد اعلان جنگ کردید ولی نه با محمد جنگیدید و نه با قریش

کعب گفت: ما از قلعه بیرون نمی رویم تا اینکه قریش ده شفر از بیزرگان خودشان را به عنوان گروگان به ما مدهند تا در قلعه نگهداریم که اگر بر محمد پیروز نشدند فرار نکنند تا محمد عهد و پیمان ما را به ما برگرداند و الا ما در امان نیستیم که اگر قریش فرار کنند و ما در خانه هایمان باقی بمانیم، محمد با ما جنگ کرده و مردان ما را میکشد و زنان و بچه هایمان را به اسارت می برد و اگر از قلعه بیرون نیائیم شاید محمد بر ما رحم کند و آن عهد و پیمان را دوباره به ما برگرداند.

حی ابن اخطب به او گفت: طمع باطلی کردهای قریش این کار را نمیکنند و محمد نیز دیگر با شما عهد و پیمان نمیبندد، اکنون نه با محمد هستید و نه با قریش،

کعب گفت این از شومی نقشه توست، تو پرنده ای هستی که فردا با قریش پرواز میکنی و میروی و ما را در وطنمان میگداری تا محمد با ما جنگ نماید.

حی گفت: من عهد حدا و موسی را بر خود لازم میدانم که اگر قریش بسر محمد پیروز نشدند با تو به قلعهٔ شما بر میگردم تا هر مصبیت و گرفتاری که بر سر شما می آید بر سر من نیز بیاید.

كعب گفت. حرف همان است كه گفتم كه اگر قريش ده شفر را بله عشوان

گروگان به ما بدهند ما با شما خواهیم بود و الا از قلعه بیرون نخواهیم رفت.

حی ابن اخطب به سوی قریش برگشت و جریان را به انها گفت و جور گفت که آنها گروگان از شما خواسته اند ابوسفیان گفت: به خدا سوگند این اولین مکر آنهاست که نعیم بن مسعود راست میگفت، ما هیچ احتیاجی به این برادران میمون و خوک نداریم.

چون محاصره قریش بر مسلمانان به طول انجامید و امر بر آنها سخت شد و از شدت سرما و گرستگی در سختی بودند و از یهودیان نیز به شدت می ترسیدند، منافقین زبان به ناسزا باز کردند، چنانکه خداوند می فرماید همهٔ اصحاب رسول خدا چز عدهٔ کمی منافق گشتند. حضرت جلوتر خبر داده بود که لشگر عرب از سمت بالا به ما حمله خواهند کرد و یهود نیز از سمت پائین بر ما حیله خواهند نمود و به سختی و مشقت بزرگی خواهیم افتاد ولی عاقبت ما پیروز خواهیم گشت. چون قریش آمدند و یهودیان عهد و پیمانشان را شکستند مدافقین گفتند: ﴿مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ إِلاَّ غُرُوراً \* خداوند و رسولش به ما وعدهٔ قریب و دروغ دادند.

گروهی از آنها در اطراف مدینه خانه داشتند گفتند: ای رسول خدا به ما اجازه فرمائید تا به خانه هایمان برگردیم زیرا خانه های ما در اطراف صدینه است و می ترسیم که یهود به آنها حمله کنند.

گروهی دیگر گفتند: بیائید فرار کرده و به بیابان برویم و به اعراب بیابان پناه ببریم زیرا همهٔ وعدههای محمد باطلی بیش نبوده است.

رسول خدا ﷺ به اصحابش دستور داده بود که شبانه از مدینه محافظت نمایند. حضرت علیﷺ در تمام شب در اطراف لشگر نگهبانی می داد که اگر قریشی حرکت می کرد با او جنگ می کرد، از خندق عبور می کرد و به بزدیک قریش می رفت، بطوری که ایشان را می دیدند و هیچ نمی ترسید و در تمام شب نمار می خواند و چون صبح می شد به حای خود بر می گشت که مسجد امیرالمومنین علی ایشان در آنجا معروف است هر کس که به آنها می رود آن را می داند و در آن نماز می خواند و آن مسجد از مسجد فتح به قدر پرتاب یک تیر به سمت عقیق فاصله دارد.

هنگامی که رسول خدا تَنْ الله به خاطر طولانی شدن مساسره بی تابی اصحابش را دید به مسجد فتح رفت و آن کوهی است که الآن مسجد فتح در بالای آن قرار دارد و خدا را خواند و وعدهٔ خود را از خداوند طلب کرد و گفت: «پاصریخ المکروبین و پا مجیب المضطرین و پا کاشف الکرب العظیم أنت مولاي و ولیي و ولي آبائي الأولین اکشف عنا غمنا و همنا و کربنا و اکشف عنا شر هؤلاء القوم بقوتک و حولک و قدوتک».

جبر ثیل نازل شد و گفت: ای محمد خداوند سخن تو را شنید و دعایت را مستجاب کرد و به باد دبور امر کرد که با ملائکه قریش و نشگر آنها را در هم کوید.

پس خداوند باد دبور را فرستاد که خیمه های مشرکان را در هم کوبید و آنها مجبور به عرار شدند. چون این مژده از جانب پروردگار رسید پیامبر حذیفه را که در نزدیک آن حضرت خوابیده بود صدا کرد، جوابش را نداد دوباره صدا کرد باز جواب نداد و برای بار سوم ندا داد گفت. لبیک ای رسول خدا!

فرمود: تو را صدا می زنم چرا جوابم را نمی دهی؟ گفت: ای رسول خدا پدر و مادرم فدایت باد از ترس باد و گرسنگی فرمود: در میان قریش برو و از حال آنها برایم خبری بیاور، کاری نمی کئی مگر آنکه به سوی می برگردی، خداوند به من خبر داده که بادی بر قریش فرستاده و آنها را در هم کوبیده است.

حذیفه گوید: رفتم در حالی که از سرما بر خود می لرزیدم به خدا سوگند همین که از خندق عبور کردم چنان گرم شدم که گویا در حمام بودم، چون در میان قریش وارد شدم خیمهٔ بزرگی دیدم به سمت آن رفتم دیدم که آتشی روشن است که گاهی پر نور می شود و گاهی کم نور می گردد و ابوسفیان در داخل آن بود که خصیته هایش را در کنار آتش آویزان کرده بود و از شدت سرما بر خود می لرزید و می گفت: ای قریش اگر به گمان محمد ما با اهل آسمان جنگ می کنیم ماطاقت جنگ با اهل آسمان را نداریم و اگر با اهل زمین جنگ می کنیم توان روبرو شدن با آنها را داریم و سپس گفت هر یک از کنار حست خود حالی بپرسد تا جاسوس محمد در میان مانداشد

حذیفه گوید: من پیشدستی کرده و به گسی که در سمت راست مـن بـود گفتم: تو کیستی؟

گفت: عمرو بن عاص هستم و سپس به کسی که در سمت چپ من بود رو کرده و گفت: تو کیستی؟ گفت: من معاویه هستم، و من برای آن پیشدستی کردم که کسی از من اسمم را نپرسد سپس ابوسفیان سوار شترش شد که پای آن را بسته بود و اگر رسول خدا ﷺ به من نعرموده بود که کاری مکن تا برگردی می توانستم او را بکشم.

ابوسفیان به خالد بن ولید گفت: ای اباسلیمان به ناچار من و تو باید برای محافظت از ضعیفان بایستیم و سپس گفت: بارها را ببندید و رو به فرار گذاشتند. هنگامی که صبح شد رسول خدا مَنْ به اصحابش فرمود: از جایتان حرکت نکید ولی چون خورشید طلوع کرد وارد مدینه شدند و عدّهٔ کمی با آن

حضرت ماندند. ابن فرقد کنانی تیری به سوی سعد بن معاذ انداخت و رگ دستش را قطع نمود و خون زیبادی از آن رفت، سعد بنا دست خویش رگ دستش را گرفت و گفت: پروردگارا اگر از جنگ قریش باقی مانده، مرا برای جنگ کردن نگهدار که من جنگ کردن با کسی که با خدا و رسولش به جنگ بپردازد را دوست دارم و اگر جنگ قریش با رسول خدا آن به پایان رسیده بپردازد را دوست دارم و اگر جنگ قریش با رسول خدا آن بیدهٔ مرا به کشتن بس همین زخم را سبب شهادت من قرار بده و مرا نمیران تا بیدهٔ مرا به کشتن بنی قریظه روشن گردانی، پس خون ایستاد و دستش ورم کرد. رسول خدا آن برای او در مسجد خیمه ای بر پا کرد و خود به پرستاری او می برداخت که خداوند این آیه را نازل قرمود: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا ادْکُرُوانِ فَعْمَهُ مِنْ فَوْقِکُمْ وَ مِنْ أَسْفَلَ مِنْکُمْ ؟ یعنی بنی قریظه که مکر و خیله کردند و اصحاب رسول خدا آن الله بِنا

﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَ بِلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ - تا - إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِراراً \*
آنها كسانى مودىد كه به رسول خدا تَنَافَقُ كُفتند: به ما اجازه بدهيد تا مه
خانه هايمان كه در اطراف مدينه است برگرديم مى ترسيم كه يهود به آشها
حمله كنند و خداوند اين آيه را دربارهٔ آنها نازل فرمود ﴿ إِنَّ بَيُو تَنَا عَوْرَهُ وَ ما
هِيَ بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلاَّ فِرَاراً - تا - وَ كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً \* ابن آبات
دربارهٔ فلانى نازل شده كه به عبد الرحمن بن عوف گفت محمد را به قريش
تحويل دهيم و ما به قوم خويش ملحق گرديم.

خداوند مومنین راستین را توصف کرده به آن چیزی که از مصیبت و سختی در جنگ خندق به آنها می رسد و می فرماید: ﴿ وَ لَـمُّا رَأَ الْـمُومِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَٰذَا مَا وَعَدَتَا اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ وَ مَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَاناً ﴾ يعنی آن بلاها و

سختی و ترس بر ایمانشان افزود. ٔ

ابى الحارود روايت مى كند كه اسام باقر الله على در تفسير اين ايه أمِن الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عَلَيْهِ ﴾ فرمودند: يعنى ابدأ عرار نمى كسد ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ ﴾ يعنى اجل او رسيده كه مراد حمزه و جعفر بن ابى طالب مى باشد، ﴿وَ مِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ يعنى حضرت على الله كه منتظر اجلش است. "

وَرَدَّ اللَّهُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْيُخِلِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وَكَفَى النَّهُ الْـمُؤْمِنِينَ الْـقِنَالَ وَكَانَ اللَّهُ قُويًا عَرِيزاً (٢٥)

وَأَنْزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَ تَأْسِرُونَ فَرِيقاً (٢٦)

وَ أَوْرَثَكُمْ أَرْصَهُمْ وَ دِبارَهُمْ وَ أَمُوالَهُمْ وَ أَرْصاً لَمْ تَطَوُّها وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَديراً (٢٧)

۲۵ ـ و حداوید کافران را (در حنگ احراب) با دلی بر از حشم بار گردید بدون آنکه از کار خود شیخهای گرفته باشند، و خداوید موسان را ر حنگ کفایت نمود، و خداوند توانا و مقتدر است.

۳۶ و تحلاوند گروهی از اهل کنتاب (مهودان) را که از آسها (مشرکان) حمایت می کردند از حصار و قلعه هایشان پائس اورد، و در دلشان ترس و وحشت افکند (تا جایی که) گروهی از آنها را به قتل رسانیده و گروهی ره

ص ۲۴۰ ؛ تعسیر صافی، ج ۶ ص ۳۱

ا بحارالانوارد ح ۱۲۰ ص ۲۱۶ با ص ۲۳۲ بتمبیر صافی، ج ۶، ص ۴۰ بورالتقین، ح ۴، ص ۲۵۰ بورالتقین، ح ۴، ص ۲۵۷ تقییر برهای، ج ۶۰ ص ۲۳۶
 ۲ بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۲۳۲ و ح ۲۲، ص ۲۷۷ و ح ۲۵، ص ۴۰۹ تقییر بوهان، ج ۶.

اسير میکردیا۔

۲۷ ــ شما را وارث زمین و حانهها و اموال آنها قرار داد، و نیز سرزمینی را که هرگر بر آن قدم نگداشته بودید، و حداوند بر هر چیز تواناست

### غزوة بني قريظه

﴿ وَ رَدَّاللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْراً وَكُفَّى اللَّهُ الْمُوامِنِينَ الْقِتالَ ﴾ كه مراد على بن ابي طالب اللَّهُ است. أ

واين آيه ﴿ وَ أَنْزَلَ الله الَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ مِنْ صَيَاصِهِمْ وَ قَذَفَ فِي قَلُوبِهِمُ الرُّعُبَ فَرِيقاً تَقَتُلُونَ وَ تَلْبِرُونَ فَرِيقاً وَ أَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَ دِيسارَهُمُ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضاً لَمْ تَطَوُّهَا وَ كَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ ابن دو آيه درباره بنى قريظه نازل شده است.

هنگامی که رسول حدا تر خدق درگشت و وارد مدینه شد و خواست که حمام کند جبرئیل او را ندا داد و گفت. آهنگ جنگ را کنار گذاشته ای به خدا سوگند ملائکه هنوز شمشیرهای جنگ را کنار نگذاشته اند، خداوند به تو امر می کند نماز عصر را نخوانده حرکت کنی و آن را در بنی قریظه بخوانی، من نیز در پیشاپیش شما حرکت می کنم و تا قلعهٔ آنها جلو رفته و رعب و وحشت در میان آنها می اندازم، پرامبر ترای در حمراه الاسد حارثه بن معمان را دید و به او فرمود: ای حارثه چه خبر تازه ای داری؟

گفت: ای رسول خدا ﷺ پدر و مادرم فدایتان باد، دحیهٔ کلبی در میان مردم ندا میکند که کسی نماز عصر را نخواند مگر در بنی قریطه.

پیامبر ایست فرمود: او بحیهٔ کلبی نیست جبرئیل میباشد. علی را به نزد من

۱. تقسیر صافی، ج کامن ۲۴؛ تقسیر برهان، ج کامن ۲۴۱

بیاورید چون حضرت علی آیا آمد به او فرمود: ای علی به مردم یکو نماز علی سرد بنی قریظه می خوانیم. حضرت علی آله امد و عرمایش پیامبر آیا آله را برای مردم گفت، آنها نیز به سوی بنی قریظه حرکت کردند و علی آله در حالی که پرچم بزرگی در دستشان بود همراه رسبول خدا آله بیرون آمد.

#### شهادت سعدبن معاذ

هنگامی که قریش شکست خورده و فرار کردند حی بن احطب آمده و داخل قلعه بنی قریظه شد. امیرالمومنین علی ای قلعه را محاصره نمود کعب بن اسید از بالای قلعه به مسلمانان و رسول خدا تی ناسزا می گفت که پیمبر سوار بر الاغی آمد، علی ای جلوثر رفته و عرض کرد:ای رسول خدا که پدر و مادرم فدای شما باد نزدیک قلعه نشوید.

پیامبر فرمودند: ای علی شاید که به من ناسزا بگویند، آنها هنگامی که مرا ببینند خداوند ذلینشان میکند، آنگاه پیامبر بی نزدیک قلعه رفته و یهودیان را مورد خطاب نموده و فرمودند: ای برادران میمون و خوک و سندگان طاغوت آیا به من ناسزا میگوئید، زمانی که ما در نزدیکی قومی برای جنگی فرود می آییم روزگارشان را سیاه میکنیم.

کعب بن اسید از بالای قلعه گفت: ای ابوالقاسم به خدا سوگند شما شخص نادانی نبودید. رسول خدا ترافق حیا نمود بطوری که از گفتهٔ او عبا از دوش آن حضرت افتاد.

در اطراف قلعه درختان خرمای زیادی قرار داشتند، رسول خدا ﷺ با دست به آنها اشاره کرده از هم دور شدند و رسول خدا ﷺ لشکرش را در اطراف قلعه قرار دادند و سه روز آنجا را محاصره کردند که کسی به مدت سه روز از حال آنها خبر نداشت که بعد از این مدت غزال بن شمول از قلعه بیرون آمد و گفت: ای محمد آنهه به برادرانمان بنی نضیر داده ای به ما نیز اعطا کن، خونمان در امال باشد و درختان خرما و سرزمین و آنچه که در آن داریم همه برای شما باشد.

پیامبر ﷺ فرمود: نه مگر آنکه زیر بار حکم من بروید.

غزال برگشت و چند روزی نیز در محاصره بودند که صدای گریهٔ زنان و بچه ها بلند شد و به شدت بی تابی می کردند، چون محاصره شدن در قلعه بر آنها سخت شد به ناچار زیر بار حکم رسول خدا تَنْ الله رفتند. پیامبر دستور دادند که دستهای مردان را که هعصد نفر بودند را از پشت بستند و به زنان دستور دادند که در کناری بایستند. بزرگان اوس به رسول خدا گفتند: ای رسول خدا هم پیمانان و دوستان ما در جاهای زیادی ما را بر خزرج یاری کردهاند ما کمتر از عبدالله بن أبی نیستیم که هفتصد نفر مرد چنگی با سیصد نفر غیر جنگی را به او بخشیدید، اینها را نیز به ما ببخش.

چون اصرار زیاد کردند پیامبر ﷺ به آنها قرمودند: آیا راصی میشوید که حکمیت را به مردی از خودتان وا بگذاریم؟

گفتند: بله! او کیست؟

قرمود: سعد بن معاذ.

گفتند: ما به حکمیت او راضی هستیم.

پس تمام مردم قبیله اوس که حضور داشتند پیرامون سعد جمع شده گفتند: ای ابا عمرو از خدا بترس و بدوستانت نیکویی کن و حکم عادلانهای بنما که آنها ما را در جاهای زیادی باری کردهاند. چون بر او فشار آوردند و گفتند که از سرزنش ناسزاگویان نترس. زنان و بچههای بنی قریطه در اطراف سعد گریه می کردند، چون ارام شدند سعد ده آنها گفت: ای طایفهٔ یهود آیا به حکمی که من بدهم راضی هستید؟ تمام گفتند ما راضی بحکم تو هستیم و لکن انتظار حسن نظر را از جانب تو داریم پس ار آنکه برای بار دوم رضایت یهود را دربارهٔ حکمیت خود گرفت و جواب مثبت شنید با کمال ادب و احترام رو به جانب پیفمبر اکرم تران نموده و عرض کرد: پدر و مادرم فدای شما بادای رسول خدا چه دستور می فرمایید؟

فرمود: ای سعد تو میان من و بهود هر حکمی بنمایی قبول دارم.

سعد گفت. ای رسول خدا رای من این است که مردهای یهود را کشته و زنان و بچهها را به اسارت بگیرید و اموالشان را بین مهاجر و انصار قسمت کنید.

پیغمبر اکرم ﷺ بلند شد و فرمود. بخدا قسم حکمی کردی که خداوند در عرش هم بهمین طریق حکم فرموده است.

بعد از حکم سعد زخمی که او در جنگ خندق برداشته بود باز شد و شروع به خون ریزی کرد تا اینکه به شهادت رسید. اسیران را به مدینه بردند و پیامبر اکرم آزار شاه ستور دادند که گودالی در یکی از گوشه های بقیع کنده و مردان یهود را در آن گردن بزنند. حی بن اضطب سه کعب بین اسید گفت: میبینی محمد چه بر سر ما می آورد. کعب گفت: بردبار و صبور داش و در دین خود ثابت و استوار بمان.

کعب ابن اسید در حالی که دستهایش را به گردنش بسته بود آمد، همین که رسول خدا مُنَّافِیهٔ نظرش به وی افتاد، فرمود: ای کعب آیا «وصیت ابن الحواس» آن خاخام هوشیار که از شام نزد شما آمده بود سودی به حالت نبخشید؟ با

ایدکه او وقتی نزد شما آمد گفت من از عیش و نوش و زندگی قراع شام صرفظر کردم، و به این سرزمین اخمو که غیر از چند دانه خرما چیزی ندارد آمده ام، و به آن قناعت کرده ام، برای اینکه به دیدار پیغمبری نایل شوم که در مکه مععوث می شود، و بدین سرزمین مهاجرت می کند، پیعمبری است که با پاره ای دان و خرما قانع است، و به الاغ بی پالان سوار می شود، و در چشمش سرخی، و در بین دو شانه اش مهر صوت است، شمشیرش را به شانه اش می گیرد، و هیچ باکی از احدی از شما ندارد، سلطنتش تا جایی که سواره و پیاده از پایر آیند گسترش می باید؟!

کعب گفت: چراای محمد همه اینها که گفتی درست است، ولی چه کنم که از مبرزنش یهود پروا داشتم، ترسیدم بگویند کعب از کشته شدن ترسید، و گرنه به تو ایمان می آوردم، و تصدیقت می گردم، ولی من چون عمری به دین یهود بودم و به همین دین زندگی گردم، بهتر آست به همان دین نیز بمیرم.

رسول خدا تَنْهُمُ قرمود: بیابید گردنش را بزنید. مامورین آمدند، و گردنش را زدند.

سیس حی بن اخطب جلو آمد رسول خدا ﷺ به او فرمود. ای فاسق، کار خداوند با خودت را چگونه دیدی؟

گفت ای محمد به خدا سوگند خودم را در دشعنی با تو شماتت نمی کنم، به تحقیق به اندازهٔ خود در دشمنی با تو حرکت کردم و در حد توان خویش کوشش نمودم و لکن این خداست که کسی را خوار و نلیل می کند و به هر کسی هم بخواهد عزت می بخشد، سپس در حالی که به سوی کشته شدن می رفت می گفت:

لعمرك ما لام ابن أخطب نفسه ولكنه من يخذل الله يخذل

یعنی به جان تو سوگند که پسر اخطب خودش را ملامت نمیکند و لکن خدارند هر کسی را که بخواهد حوار و ذلیل میکند.

سپس حلوتر رفته و گردش را زدند و یهودیان بنی قریظه را در مدت سه روز در سردی صبح و شام اعدام کرد و مکرر میفرمود: آب گوارا به ایشان بهشانید و غذای پاکیزه به ایشان بدهید، و با اسیرانشان نیکی کبید، تا آنکه همه را به قتل رسانید و این آیه نازل شد \* قَوْ أَنْزَلُ الَّذِینَ ظَاهَرُوهُمْ مِن أَهْلِ الْکِتَابِ مِنْ صَیَاصِیهِم ﴾ یعنی از قلعه هایشان

﴿ وَ قَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعُبَ - تا - وَ كَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَـيْءٍ قَـدِيراً \* و در دلسان ترس و وحشت افكند (تا جايي كه) گروهي از آنها را به قتل رسانيده و گروهي را اسير ميكرديد شما را وارث زمين و خانه ها و اموال آنها قرار داد، و نيز سرزميني را كه هرگز بر آن قدم نگذاشته بوديد، و خداوند بر هر چيز تواناست. أ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزُّواجِكَ إِنَّ كُنْشُ تُرِدُنَ الْحَيَاةَ الذَّنْيَا وَ زَيِسَتُهَا فَسَعَالَيْنَ أَمَنْفَكُنُّ وَأَسْرُخْكُنُّ سَرِاحاً جَمِيلاً (٢٨)

وَإِنْ كُنْتُنَّ ثَرِدُنَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللَّـارَ الْآجِرَةَ فَإِنَّ اللّهَ أَعَدُ لِلْمُحْسِاتِ مِلكُنَّ أَحْراً عَظيماً (٢٩)

يا نِساءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُصَاعَفَ لَـهَا الْـعَداتُ صِلْعَقَيْن وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يُسِيراً (٣٠)

وَ مَنْ بَقْنُتْ مِنْكُنَّ لِلَهِ وَ رَسُولِهِ وَ تَعْمَلُ صالِحاً تُؤْمِهَا أَجْزِها مَرَّتَشِ وَ أَعْتَدُما لَها رِزْقاً كَرِيماً (٣١)

المجار الامواريج ١٦٠ مس ٢٢٢

۲۸ ای پیامبر به همسرانت نگو اگر شما رینگانی دنیا و ریوز و رینت آن را می حواهید، بیاثید مهر شما را پرداخته و شما را به نبکی و حوبی ره سارم
 ۲۹ د و اگر خداوید و رسول او و سبرای آخیرت را می حواهید، هسمانا حداوید برای بیکوکاران شما پاداش بررگی را آماده کرده است

۳۰ ای همسران پیامبر، هر کلام از شما مرتکب عمل فاحشهٔ اشکاری شود، علاب او دو برابر (از دیگران) است، واین کار بر حداوند آسان است ۳۱ و هر کلام از شما برای خلاوسد و رسبولش حضوع کنند، و عنمل صائحی انجام دهد، پاداش او دو برابر (دیگران) است، و بنرای او روزی برارزشی آماده گردهایم.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زِسنَتَهَا فَسَتَعالَيْنَ لَمْتَفَكُنَّ وَ أُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَبِيلاً ﴿ وَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ الدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللّٰهَ أَعَدَّلِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ﴾

سبب نزول آیه این بود که چون رسول خدا ﷺ از حنگ خیبر برگشت، و در آن جنگ گنجینه های آل ابی الحقیق نصیب مسلمانان شد، همسرانش به آن جناب عرضه داشتند این گنجینه ها را به ما بده.

حضرتش فرمود: بر طبق دستور خدای تعالی در بین همه مسلمانان تقسیم کردم.

همسران از وی در خشم شدند و گفتند: تو چنان گمان کردهای که اگر ما را طلاق دهی دیگر در همه فامیل ما یک همسر هم کفو پیدا نمی شود که ما را بگیرد؟

خداوند متعال از این سخن ایشان برای رسول گرامی اش غیرت کرد، و مه آن جناب دستور داد از ایشان کنارهگیری کند. رسول خدا تَهُوَّ بیست و نه روز از ایشان کنارهگیری نموده و در مشربه ام ابراهیم منزل گرید، تا آن که یک نوبت حیض دیدند، و پاک شدند، ان گاه ایه ﴿ يُا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزُواجِكَ \_ تا \_ أَجْراً عَظِيماً ﴾ را فرستاد، که در آن همسران رسول خدا تَقَالَيُّ را محیر بیس باقی ماندن بر همسری آن جناب، و بین طلاق گرفتن کرده بود

و اولین کسی که در مین همسران برخاست ام سلمه بود، عرضه داشت. من خدا و رسول را اختیار می کنم، دنبال او سایر همسران یکی یکی برخاستند، و با رسول خدا بی از در آشتی معانقه کردند، و کلام ام سلمه را گفتند و خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُوْرِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَنُهُنَّ وَ تُوْرِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَمِنْهُنَّ وَ تُوْرِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَمِنْهُنَّ وَ تُوْرِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَمِنْهُنَّ وَ بُورِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَمِنْهُنَّ وَ بُورِي إِلَيْکَ مَنْ تَشَاءُ وَمِنْ الله مَنْ عَرَلْتَ فَلاَجُنْاحَ عَلَيْکَ ذَلِکَ أَدْنی أَنْ تَعَرَّ أَعْلَيْكُمْ وَ کَانَ الله عَلِماً حَلِيماً \* وَيَرْضَيْنَ بِما آ تَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَ الله يَعْلَمُ مَا في قَلُوبِكُمْ وَ كَانَ الله عَلِماً حَلِيماً \* نوبت هر كدام از آنان را كه بخواهی تأخیر می اندازی و هر كدام را كه بخواهی نزد خود جای می دهی، و هر كدام از آنان را كه از او كناره گرفته باشی اگر نزد خود جای می دهی، و هر كدام از آنان را كه از او كناره گرفته باشی اگر نزد خود بالیی بر تو گناهی نیست این برنامه ریزی آزادانه به خوشحال خود بطلبی بر تو گناهی نیست این برنامه ریزی آزادانه به خوشحال نموند، نزدیکتر است و خدا آنچه را در دلهای شماست می داند و خدا دانا و بردبار است.

امام صادق الله می فرماید: هر کس به زنی نزدیک شد، همان از دواج اوست و هر کس از زنی دوری گزید همان طلاق است. ۲

آية ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَ تُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ بِا اين آية \_ يَا أَيُّهَ النَّبِيُّ قُلُ لِأَزُوا جِكَ ... ﴾ يكي است كه در هنگام تاليف موخر شده است.

١ احراب، اية ٥١

٢ مستمرك الوسائل، ج ١٥، ص ١٣١٠ بحارالانوار، ج ٢٢، ص ١٩٨

خداوند زنان پیامبر را مورد خطاب قرار داده و می فرماید: \* یا نِسْاءَ النّبِیُ مَنْ یَرْتِ مِنْکُنّ بِفَاحِسَةٍ مُبَیّنَةٍ یُضَاعَف لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَیْنِ ـ تا ـ نُوْتِها أَجْرَها مَرْتَکِ عمل وَاعْتَدُنا لَهَا رِزْقاً كَرِیماً \* ای همسران پیامبر، هر کدام از شما مرتکب عمل فاحشهٔ اشکاری شود، عذاب او دو برابر (از دیگران) است، و این کار بر خداوند آسان است، و هر کدام از شما برای خداوند و رسولش خضوع کند، و عمل صالحی انجام دهد، پاداش او دو برابر (دیگران) است، و برای او روزی پرارزشی آماده کردهایم.

ابی الجارود روایت میکند که امام باقریک فرمود: شواب آنها دو بنار و عذابشان دو برابر است.

همهٔ اینها در آخرت است که عذاب و ثواب در آنجا مورد محاسبه واقع میشود. ۱

صوين كويد از امام صادق الله عنه وينا نساء النّبِيّ مَنْ يَأْتِ مِسْكُنَّ وَبِا نِسَاءَ النّبِيّ مَنْ يَأْتِ مِسْكُنَّ بِغَاجِشَةٍ مُبَيّئَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ سؤال كردم، فرمود: مراد از فاحشه خروج به وسيلة شمشير است. "

وَ قَرْنَ فَي بَيُونِكُنُّ وَ لاَ تَبَرَّجُنَ تَنَوَّحُ الْخَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ وَ أَفِسُ الصَّلاَةُ وَ آنينَ الزَّكَاةَ وَ أَطِعْنَ اللَّهَ وَ رَسُولَةً إِنَّمَا يُربِدُ اللَّهُ لِيُشْعِبُ عَنْكُمُ لرُّخْسَ أَهْلَ الْبَيْب وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيراً (٣٣)

وَاذْكُرْنَ مَا يُتَلَىٰ في بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَ الْحِكْمَةِ إِنَّ اللَّـهَ كَـانَ لَـطيفاً ` خَبيراً (٣٤)

<sup>1.</sup> بحار الأنوار، ج ٦٦، ص ١٩٩

٢. يورالتقلين، ج ؟، ص ٢٥٨ ؛ تفسير برهان، ج كا ص ٢٥١

إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُسْلِمَاتِ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْسُؤْمِناتِ وَالْقَابَتِينَ وَالْمَابَتَاتِ
وَالصَّادِعِينَ وَ الصَّادِقاتِ وَ الصَّابِرِينَ وَ الصَّابِزَاتِ وَالْحَاشِعِينَ وَالْحَشْفَاتِ
وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِنَاتِ وَالْحَافِظِينَ فَرُوحِهُمْ
وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُنْصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِنَاتِ وَالْحَافِظِينَ فَرُوحِهُمْ
والْخَافِظاتِ وَالدُّاكِرِينَ اللَّهَ كَثَيْراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ مَعْمَرَةً وَأَجْرَا عَظِيماً (٣٥)

۱۳۳ (ای همسران پیامبر) در حانههایتان نمانید، و مانند دورهٔ جناهلیت نخستین ظاهر تشوید (حود آرایی نکنید)، و نمار به پنا دارین، و رکات پردارید، و از امر خدا و رسولش اطاعت کنید همانا خداوند میخواهد که هر پلیدی و گناه را از شما اهل بیت دور کند و شما را پاک و پاکیره نمایاد.
۳۳ و از آنچه که از آیات الهی و حکمت در خانههای شما خوانده میشود یاد کنید، همانا خواوند اهلیک و خیر است.

۳۵ همآنا مردان و رنان مسلمان، و مردان و ربان با ایمان، و مردان و ربان و مردان و ربان مطیع قرمان حلا، و مردان و زبان راستگو، و مردان و ربان صابر، و مردان و ربان خاشع، و مردان و ربان اتفاق کننده، و مردان و زبان روزهدار، و مردان و ربان پاکلامی، و مردان و ربانی که بسیار یاد حلا را میکسد، حداوید برای همهٔ آنها معهرت و یاداشی بردگ آماده ساحته است.

طلحه من زید از امام صادق النبي از پدرش روایت میکند که دربارهٔ آینه ﴿ وَلا تَبَرَّجُنَ تَسَبَرُّجُ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ ﴾ فرمود: بـزودی بـعد از جـاهلیت اول جاهلیت دومی به پیش می آید. ا

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر علي در معناى آية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ فرمود: اين آيه در شان

١ بورالتقلين، ج ٢٠ ص ٢٤٩٤ تفسير برهان، ج ٦٥ ص ٢٥٢؛ تفسير صافي، ج ٦٠ ص ٢١

رسول اكرم بين و على ابن ابيطالب و فاطمه زهرا و حسن و حسين بين نازل شده است كه روزى بيغمبر اكرم بين در خانه ام سلمه تشريف داشتند و على و زهرا و حسن و حسين بين را پيش خويش خواند و سپس تمام آنها را با خود در زير عباى خيبرى قرار داد و اين دعا را خواند «اللهم هؤلاء أهل بيتي الذين وعدتني فيهم ما وعدتني اللهم أذهب عنهم الرجس و طهرهم تطهيرا ؛ خداوندا اينها اهل بيت من هستند كه دربارهٔ آنها بمن وعده فرمودهاى، خداوندا پليدى و رجس را از ايشان دور فرما و آنها را پاک و پاکيزه گردان».

ام سلمه که دعای پیغمبر اکرم ﷺ را شنید عرض کرد: ای رسول خدا آیا من هم جزء اهل بیت محسوب میشوم؟

قرمودند: خیر تو از اهل بیت نیستی ولی بتو مژده می دهم که اهل بهشتی.

ابی جارود روایت کرده که زید فرزند امام زین العابدین النیافی گفت: پدرم به من قرمود: بعضی از مردم جاهل و نادان چنین تصور کردهاند که مراد از اهل بیت زنهای پیغمبر آزاره می باشند بخدا قسم هر کس چنین خیال کند گناهکار است و دروغ گفته زیرا اگر مقصود زنهای آن حضرت بودند بجای کلمه (عنکم الرجس) باید «عنکن الرجس» و بجای (یطهرکم باید «یطهرکن» استعمال می شد چنانچه در آیات گذشته همینطور بوده و در آیه (وادکرن ما یُثلیٰ فِی بُیُوتِکُن به ضمیر تأنیث آورده بعابر این آیه تطهیر ویژه پنج تن طیبه نازل شده و ژنهای پیغمبر مشمول این آیه نمی باشند، ا

## نازلشدن آية تطهير

على بن ابراهيم كويد: سپس مخاطب واقع شدن زنان پيامبر عَلَيْهُ قطع شده

١. بحار الاتوان ح ٢٥٥ من ٢٠٤ تفسير برهان، ج ١٥٠ من ٢٧٢

و اهل بیت رسول خدا تَنِیَّنَ مورد خطاب واقع شده و که می فرماید \* إِنَّما یُرِیدُ الله لِیُدُهِبَ عَنگُمُ الرِّجْسَ أَهُلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهَّرُکُمْ تَطْهِیراً ﴾ همانا خداوند می خواهد که هر پلیدی و گناه را از شما اهل بیت دور کند و شما را پاک و پاکیزه نماید سپس بر زنان پیامبر ﷺ عطف نموده و می فرماید: ﴿ وَ اَذْکُرُنَ مَا يُتُلَىٰ فِي بِیُوتِکُنَّ مِنْ ایاتِ اللهِ وَ الْحِکْمَةِ إِنَّ الله کَانَ لَطِیفاً خَبِیراً ؟ و از آنچه که از آیات الهی و حکمت در حانه های شما خوانده می شود یاد کنید، همانا حداوند لطیف و خبیر است.

و سپس بر علی و آل محمد عطف کرده و می فرماید: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِینَ وَ رَنانَ مَلِیعَ فرمان مَدان و رَنان مسلمان، و مردان و رَنان با ایمان، و مردان و رَنان مطبع فرمان خدا، و مردان و رَنان راستگو، و مردان و رَنان حسابر، و مردان و رَنان خاشع، و مردان و رَنان انفاق کننده، و مردان و رَنان روزهدار، و مردان و رَنان پاکدامن، و مردان و رَنان انفاق کننده، و مردان و رَنان روزهدار، و مردان و رَنان پاکدامن، و مردان و رَنانی که بسیار خدا را یاد می کنند، خداوند برای همهٔ آنها مغفرت و پاداشی بزرگ آماده ساخته است. ا

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَ رَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْجِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَ مَنْ يَغْصِ اللّهُ وَ رَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلاَلاً مُبِيناً (٣٦) وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُتَدبِهِ وَ نَخْشَى النَّاسَ وَ اللّهُ أَحَقُ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَا فَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطُواْ رَوَّجُنَاكُهَا لِكَيْ لاَ يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَحٌ في

۱ تغسیر برهان، ح ۶، ص ۲۸۶ ، دورالتقلب، ج ۴، ص ۲۷۷ ، نفسیر صافی، ج ۶، ص ۴۱

أَذْوَاحِ أَذْعِيَائِهِمْ إِذَا قَصَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً (٣٧) ٣٤ــو هيچ مرد و رن مؤمس هنگامي که حلاويد و رسولش مري را لارم بدانيد حتى بدارد احتياري داشته باشد، و هر کس حداوسد و رسيولش را

بافرمانی کند، به بحقیق در گمراهی اشکاری است

۱۳۷ و (بیاد بیاور) هنگامی را که حلاوند به آن کس نعمت داده بود و تو بیر به او بعمت داده بودی میگفتی: همسرت را نگهدار و از خداوید بپرهیر، و در دلت چیزی را پیهان میداشتی که خلاوید آن را آشکیار میکند، و از مردم میترسیدی و در حالی که خلاوید سراوارتر بود که از او بترسی پس هنگامی که زید نیارش را از آن رن برطرف کرد (و طلاقش داد)، ما او را به از دواج تو در آوردیم تا برای مؤمنان ازدواج با همسر پسر حواندههایشان میگامی که طلاق بگیرید مداشته باشند، و فرمان خدا انجام شدیی است

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله منای آیه ﴿ وَ مَ کانَ لِمُوْمِنٍ وَلا مُولِيةٌ إِذَا قَضَی الله وَ رَسُولُهُ أَمْراً أَنْ یَكُونَ لَهُمُ الْجَیْرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾ فرمودند:

سبب نزول آیه این بود که رسول خدا الله و زینب دختر جحش اسدی از قبیله بنی اسد بن خزیمه که دختر عمه آن حضرت بود را برای زید بن حارثه خواستگاری کرد، زینب گفت: ای رسول خدا الله ایم من مهلت دهید تا مشورتی بکنم که این آیه نازل شد: ﴿ وَمَا كُانَ لِمُومِنٍ وَلا مُؤمِنَةٍ إِذَا قَضَی الله و رَسُولُهُ أَمْراً أَنْ یَكُونَ لَهُمُ الْجِیْرَة ﴾ و برای هیچ مرد و زن مؤمنی هنگامی که خداوند و رسولش امری را لازم بدانند حق ندارد اختیاری داشته باشد.

زینب بعد از نزول این آیه گفت: ای رسول خدا امر و اختیار من به دست شماست. و راضی به همسری زید شد و حضرت او را به عقد زید درآورد، زینب مدتی در عقد زید بود تا آنکه روزی آنها با یکدیگر در امری از امور نزاع کردند و به خدمت حضرت محمد علیه آمدند و چون نظر حضرت به زیند افتاد ار حسن او تعجب کرد، زید گفت: ای رسول خدا به من اذن ده تا ریند را طلاق دهم بواسطهٔ آنکه او با من تکبر می کند و همیشه مرا با زبان می رنجاند رسول خدا آیای هرمود: از خداوید بترس او را نگهدار و با او بیکولی کن اما زید او را طلاق داد و وقتی عدهٔ طلاق او تمام شد خداوند دربارهٔ ازدواج او با پیامبر آیه نازل کرده و فرمود: ﴿فَلَتْا قَضِیْ زَیْدٌ مِنْهُا وَطَراً زُوجُناکُهَا \* بس هنگامی که رید نیازش را از آن زن برطرف کرد (و طلاقش داد)، ما او را به ازدواج تو در آوردیم. ا

مَاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدِ مِنْ وِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً (۴۰)

۴۰ محمّد تَابِّقُهُ بدر هیچ یک از مردان شما بیست، و لکن رسول حدا و حاتم پیامبران است، و خداوند به همه چیر آگاه است

## ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾

این آیه دربارهٔ زید بی حارثه نازل شده است، قریش گفتند که محمد در ما ایراد می گیرد که نمی توانید زن پسرتان را بگیرید اما خودش زن زید را به عقد خود در آورد که خداوند فرمود: ﴿مَا كُانَ مُحَمَّدُ أَبًا أَحَدٍ مِنْ رِجالِكُمْ ﴿ يعنی در آن روز ؛ می فرماید: محمد پدر زید نبود.

﴿ وَ خَاتُمَ النَّبِيِّينَ ﴾ يعنى هيچ پيامبرى بعد از محمد ﷺ نيست. "

ا تمسیر صافی، ح ک ص ۴۶، بورالتقلین، ج ۴، ص ۲۸۰، تمسیر پرهال، ح ۶، ص ۲۸۶
 ۲۸۲ بحدرالاتوارد ح ۲۲، ص ۲۱۸ ؛ تورالتعلین، ج ۴، ص ۲۸۳ ؛ نفسیر برهال، ج ۶، ص ۲۸۹

يه أَيُّهَ النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ مُسَشَّراً وَ نَدْبِراً (۴۵) وَ ذَاعِياً إِلَى اللَّهِ بِإِذْبِهِ وَ سِزَاجاً مُنْبِراً (۴٦) وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ فَضَالاً كَبِراً (۴۷) وَلاَنْطِعِ الْكافِرِينَ وَ الْمُنافِقِينَ وَ دَعْ أَذَاهُمْ وَ نَوَكُلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفِي بِاللَّهِ وَكِيلاً (۴۸)

۴۵ ـ ای پیامبر همانا ما تو را گواه، بشارت دهنده و اندار کننده فرستادیم. ۴۶ ـ و تو را دعوت کننده به سوی خناوند به ادن او قرار دادیم، (و اینکه تو) چراغ روشنی بخش (هستی)

۳۷ و مؤسان را بشارت بده که همانا از جانب حداوند برای آسها فیضل بزرگی است.

۴۸ ـ از کاوران و سافقان اطاعت مکن، و به آرار و ادیت آنهااعتمانی مکن، و به آرار و ادیت آنهااعتمانی مکن، و بر حداوند توکل کن، برای نو همین سن که خداوند حامی نوست ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاکَ شَاهِداً وَ مُبْتَشِّراً وَ نَذِيراً وَ ذَاعِياً إِلَى اللهِ بِإِذْتِهِ وَ سِزَاجاً مُسْنِيراً \_ تا \_ وَ دَعْ أَذَاهُمْ وَ تَوَكُّلْ عَلَى اللهِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً ﴾ این آیات در مکه پنج سال قبل از هجرت نازل شده است و این دلیل است که کتابت قرآن طبق نزول آن نمی باشد. \

يَا أَيُهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلُنَا لَكَ أَرُوا جَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَ مَا صَلَكَتُ يَمهِنُكَ مِمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبِتَاتِ عَمَّكَ وَبِتَاتِ عَمَايَكَ وَبَتاتِ خَالِكَ وَبَتَاتِ خَالاَٰتِكَ اللاَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَ امْرَأَةَ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلسَّبِيَ إِنْ أَزَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِخَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ ضَيِمُنَا مِنا

١ بورالتعلين، ج ٢٠ ص ٢٨٨، تقسير صافي، ج ع، ص ٥٤، تعسير برهان، ج ع، ص ٢٨٩

فَرَصَّنَا عَلَيْهِمْ هِي أَرْوَاجِهِمْ وَ مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُهُمْ لَكَيْلا يَكُون عَلَيْكَ حَرَحٌ وَكَانَ اللّهُ عَفُوراً رّحِبِماً (۵۰)

۵۰ ای پیامبر ما همسرانی را که قهرشان را دادهای بر تو حلال کردیم، و بر کنبرانی را که به وسیلهٔ عنیمت جدا به بو بخشنده اسب را مالک شدهای، و دختران عمویت، و دختران عمهها، و دختران دائی، و دختران حالهها که با تو هنجرت کردند، و بیر رن مؤمنهای که خود را به پیامبر بخشیده که اگر پیامبر بخواهد آسها را به همسری خود بیرگریند، که ایسگونه اردو ح بیامبر بخواهد آسها را به همسری خود بیرگریند، که ایسگونه اردو ح محصوص توست (برای تو خلال است) به دیگر مؤمنان، به تحقیق میدانیم که برای همسرانشان و کنیزانشان چه حکمی مقرر کردهایم، این به حاطر آن است که رحمتی برای تو بیاشد، و خلاوند آمرزنده و مهربان است

خداوند پیامبرش را مورد خطّاب قرآر داده و میفرماید: ﴿ يُمَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّ أَحْلَلْنَا لَکَ أَزُواجَکَ اللَّاتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ وَ مَا مَلَکَتْ يَمِينُکَ مِــثَّا أَفَـاءَ اللَّـهُ عَلَيْکَ ﴾ يعني از غنيمت.

﴿ وَ بَنَاتِ عَمَّكَ وَ بَنَاتِ عَمَّاتِكَ ـ تا ـ وَ امْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهالِلنَّبِيُ \* سبب نزول آیه آن بود که زنی از انصار حود را با کمال آراستگی زینت و آرایش کرده خدمت پیغمبر اکرم ﷺ شرفیاب شده خود را بر آن حضرت عرضه داشت و گفت:ای رسول گرامی من خود را بتو بخشیدم اگر معن میل و عنایت داشته باشید در اختیار شما هستم.

عایشه به زن مزبور اعتراض کرد و گفت: خداوند تو را رشت گرداند که چنین خود را به مردان عرضه میداری.

پیغمبر اکرم ﷺ به عایشه فرمود: ساکت باش که این زن زاهده است خداوند طایفه انصبار را رحمت فرماید، مردان ایشان مرا یاری نموده و زنهای آنها بمن محبت و عاطفه بخرج مى دهند، و به آن زن فرمود: برگرد من منتطر وحى مى شوم كه خداوند اين ايه را نازل كرد: ﴿ وَالْمُرَأَةُ مُوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِنَبِي إِنْ أَرْادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُوْمِنِينَ ﴾ يعنى هبه جز براى رسول خدا يَنْ الله نيست. أ

يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَذْخُلُوا بُيُوتَ السِّيّ إِلاَّ أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامِ عَيْرَ ناظرينَ إِنَاهُ وَ لَكِنْ إِذَا دُعيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِيثُمْ فَانْنَشِرُوا وَ لا مُسْتَأْنِسِنَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْدِي النّبِيُّ فَيَشْتَحْييِ مِنْكُمْ وَ اللّهُ لا يَسْتَحْيي مِنَ الْحَقُ وَ إِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَنَاعاً فَشَنْلُوهُنَ مِنْ وَراهِ حِجابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِفُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ وَ مَاكَانَ لَكُمْ أَنْ نُؤْذُوا رَسُولَ اللّهِ وَ لاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللّهِ عَظِيماً (٥٣)

إِنْ تُتَدُّوا شَيْناً أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليِماً (٥٤)

لاجُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَ لاَ أَبْنَائِهِنَّ وَ لاَ إِخْوَانِهِنَّ وَ لاَ أَنْسَاهِ إِخْسُوانِسهِنَّ وَلاَأَبْنَاهِ أَخَوَاتِهِنَّ وَلاَيْسَائِهِنَّ وَ لاَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ وَاتَّقَبِنَ اللّهَ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيداً (٥٥)

إِنَّ اللَّهَ وَ مَلَاٰتِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الشِّيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلْمُوا تَشْلِيماً (٥٦)

۵۳\_ای کــامی که ایمان آوردهاید به حانههای بیامبر وارد نشوید مگر آنکه برای حوردن غلبا به شما اجاره داده شود، در حالی که به انتظار وقت غدا بنشیمید (رودتر از موعد مقرر سائبد)، و لکن هنگامی که دعموت شد ید

۱ بحار الاتوار، ج ۲۲، ص ۱۹۵ ، تفسیر صافی، ج ۶ ص ۵۶ ، دور الشقلی، ح ۴، ص ۲۹۲ ،
 مفسیر برهان، ج ۶ ص ۲۹۵

وارد شوید، و چول عدا حوردند نروید، و برای گفتگو مشید، که اس عمل شما پیامبر را ازار می دهد، و او از شما شرم می کند، وبی حداوند از گفتی حق شرم بدارد. و هنگامی که چیزی از زبال پیامبر می حواهید از پشت پرده بحواهید، که به وستلهٔ این عمل دل هنای شنما و آسها پاکنیزه می ماند، و شما بناید رسول حدا را ادیث و آزار دهید، و هرگر بناید بعد و او (وفات پیامبر) با همسرایش از دواح کنید، همانا که ایس کنار شنما سرد خداوند بسیار بزرگ است.

۵۴\_ اگر چیری را آشکار کنید یا پنهان نمائید، همانا حداوند به همه چیر دانا است.

۵۵ و بر زبان گناهی نیست که نو پادران و فرزندان و بر دران و بر درزادگاپ و خواهر زادگان و زبان مسلمان و نزدگان خود (بادون پرده تعاس نگیرند)، (ای زبان) از خداوند نهرهیزید، هماناکه خداوند بر هر چیزی کواه و آگه است.

۵۶ هماما خداوند و مرشتگانش بر پیامبر درود می فرستند، ای کسانی که ایمال آوردهاید بر او درود معرستید و سلام و تحیّت گونیا، و تسلیم فرمال او ماشید.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَنْ يُؤَذَّنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرٌ نَاظِرِينَ إِنَّاهُ﴾

سبب نزول آیه این بود که چون رسول خدا ﷺ با زینب دختر جحش از دراج کرد، و او را دوست می داشت، پس ولیمه ای درست کرد و اصحابش را به آن ولیمه دعوت کرد، و اصحاب بعد از خوردن غذا دوست می داشتد بنشینند، و با هم گفتگو کنند، و آن جناب دلش می خواست میهمانان خانه را

برای او و همسرش خلوت کنند، پس خدای عز و جل این آیه را فرستاد که ای کسانی که ایمان اور دهاید! داخل خانه های رسول نشوید، مگر بعد از انکه به شما اجازه داده شود، چون قبلا بدون اجازه هم داخل می شدند، و این آیه این کار آنها را منع کرد. ا

﴿ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُودُوا رَسُولَ اللّٰهِ وَ لاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدا إِنَّ فَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللّٰهِ عَظِيماً ﴾ علت نزول آیه این بود که وقتی خداوند آیه ﴿ النّبِیُ الْکُمْ كَانَ عِنْدَ اللّٰهِ عَظِیماً ﴾ علت نزول آیه این بود که وقتی خداوند آیه ﴿ النّبِیُ الْکُمْ وَلَی بِ لَمُوْمِنِینَ مِسِنُ أَسَّفُسِهِمْ وَ أَزْوَاجُهُ أُمَّ اللّٰهُمُ ﴾ آنازل فرمود و زنان پیامبر ﷺ را بر مسلمانان حرام نمود طلعه خشمگین شد و گفت: محمد زنانش را بر ما حرام می کند و خود زنان ما را می گیرد که اگر خداوند محمد را بمیراند من اینچنین و آن چنین می کنم که خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُودُوا رَسُولَ اللّٰهِ وَ لاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدا إِنْ دَلِكُمْ كَانَ كُمْ أَنْ تُودُوا رَسُولَ اللّٰهِ وَ لاَ أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدا إِنْ دَلِكُمْ كَانَ عَنْدَ اللّٰهِ عَظِیماً \* إِنْ تُبُدُوا آسَیْنا أَوْ تُحْفُوهُ فَإِنَّ اللّٰهَ كَانَ بِكُلُّ شَیْءٍ عَلِیماً ﴾ و شما عباید رسول خدا را اذبت و آزار دهید، و هرگز نباید بعد از (وفات پیامدر) او با همسرانش ازدواج کنید، همانا که این کار شما نزد خداوند بسیار بزرگ است. همسرانش ازدواج کنید، همانا که این کار شما نزد خداوند بسیار بزرگ است. اگر چیزی را آشکار کنیدیا پنهان نمائید، همانا خداوند به همه چیز دانا است. "

سپس به گروهی معروف اجازهٔ مضول بدون انن را داده و می فرماید:
﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَ لَا أَبْنَائِهِنَّ وَ لَا إِخْوَائِهِنَّ وَ لَا أَبْنَاءِ إِخْوائِهِنَّ مَا لَا أَبْنَاءِ إِخْوائِهِنَّ وَ لا أَبْنَاءِ إِخْوائِهِنَّ وَ لا أَبْنَاءِ إِخْوائِهِنَّ مَا لا أَبْنَاءِ إِخْوائِهِنَّ مَا اللهُ كَانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيداً ﴾ و بر زنان گناهی نیست که بر پدران و فرزندان و برادران و برادرزادگان و خواهر زادگان و زنان مسلمان و بردگان خود (بدون برده تماس بگیرند)، (ای زنان) از خداوند بپرهیزید، همانا که خداوند س

تفسیر برهان، ج ۶، ص ۲۹۹ ؛ بورالتقلین، ج ۴، ص ۲۹۷ • تقسیر صافی، ج ۶، ص ۶۰
 ۲. احداث، آیة ۶

٣. تقسير صافيء م خرص ١٤١ بورالثقلين، ج ١٤ ص ٢٩٨ ؛ تقسير برهان، ج خرص ٢٠٢

هر چیزی گواه و آگاه است.

سپس آن فضائلی را که خداوند به پیامبرش عنایت فرموده را ذکر کرده و مینور از فضائلی را که خداوند به پیامبرش عنایت فرموده را ذکر کرده و می فرماید: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَ مَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ یعنی صلوات خداوند برای تزکیه و ثنای اوست، و صلوات ملائکه مدح و سنتایش رسول خداست، و صلوات مردم دعای آنها برای آن حضرت و تصدیق و اقرار به فضل اوست.

﴿ وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ يعني تسليم ولايت پيامبر و بر أنهه كه أورده ماشيد أ

إِنَّ اللَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهُ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ هِي اللَّذُيَّا وَ الْآجِرَةِ وَ أَعَدُّ لَهُمْ عَلَـالاً مُهيناً (۵۷)

وَ الَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنيِنَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُـهُثَاماً وَإِثْمَا مُبِيناً (۵۸)

۵۷ هماما کسانی که حدا و رسولش را ادیت و آزار هیکسد، لعبت حداومه در دنیا و آخرت بر آنها باد (حداومد آنها را از رحمت خود دور گرداند)، و برای آنها عدایی خوار کننده آماده ساخته است

۵۸ و کسانی که مردان و زمان با ایمان را مدون هیچ گناهی آزاد می دهند بار تهمت و گناه آشکاری را برداشته ند

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُوذُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً﴾

این آیه دربارهٔ کسی که حق امیرالمومنین علی این آیه دربارهٔ کسی که حق امیرالمومنین علی این آن مصب نموده و حق حضرت فاطمهٔ زهرانی را گرفته و آن بزرگوار را انیت و آزار کرده نبازل

١. تقسير برهان، ج ع، ص ٣٠٧ ، ورالثعلين، ج ٢٠ ص ٣٠٠

شده است.

که رسول خدا عَلَیْ قرمود: هر کس قاطمه را در زمان حیات من آزار دهد مانند این است که او را بعد از مرگ من آزار و اذیت کرده است و هر کس او را بعد از وقات من اذیت کند مانند این است که او را در زمان من ادیت و آزار نموده است، هر کس او را بیازارد مرا آزرده است و هر کس مرا آزار دهد همانا خداوند را آزار داده است و آن قول الهی است که می قرماید: ﴿إِنَّ الَّذِینَ وَالْهُ وَ رَسُولُهُ ... ﴾ ا

﴿ وَ الَّذِينَ يُؤَذُّونَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ يعنى حضرت على النَّا و حضرت فاطعه النَّكُ.

﴿ بِغَيْرِ مَا اكْتُسَبُّوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهُتَاماً وَ إِنْماً مُبِيناً ﴾ وكسائى كه مردان و زنان با ايمان را بدون هيچ گناهى آزار مىدهند بار شهمت و گناه آشكارى را برداشتهاند.

این حکم دربارهٔ همهٔ مردم جاری است. آ

یا آیُها النّبِی قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَ بَنَاتِكَ وَ نِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُلْفَينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيهِ وَ لَا أَيُهَا اللّهِ عَفُوراً زَحِماً (٥٩) جَلاَبِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللّهُ غَفُوراً زَحِماً (٥٩) ١٥٠ اى بيامبر به همسران و دختران و رئان مومنین بكس خسودشان را با جلماب (چادر و روسریهای بلند) بیوشانند، این كار برای اینكه شساخته ششوند و مورد تعرض و جسارت (هوسردانان) قرار نگیرند سهتر است، و حطاوند آمرزنده و مهربان است.

۱۱ بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۲۷؛ تصنیر صافی، ج ۶، ص ۶۶؛ تورالثقلین، ج ۱۴، ص ۳۰۵
 ۲. تقسیر صافی، ج ۶، ص ۶۶؛ تقسیر برهان، ج ۶، ص ۳۰۵

#### آية مجاب

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلَّ لِأَرْوالِحِكَ وَ بَنَاتِكَ وَ نِسَاءِ الْمُوْمِنِينَ يُدْنِينَ عَـلَيْهِنَّ مِـنْ جَلابِيبهنَّ﴾

سبب نزول این آیه چنین بود، که زنان از خانه بیرون رفتند تا به مسجد بروند، و پشت سر رسول خدا آرای نماز بخوانند، و چون شپ می شد، و زنان برای نماز مغرب و عشاء بیرون می آمدند، جوانان سر راه آنان می نشستند، و متعرض ایشان می شدند، خدای تعالی این آیه را نازل فرمود ۶ یا آرهٔ آالنبی قُلُ لِأَزْوَاجِکَ وَ بَنَایِکَ رَ نِسَاءِ الْمُؤْمِنِینَ ـ تا ـ ذَلِکَ آدُنی أَنْ یُعُرَفُنَ فَلا یُودَیُن فَلا یُودَین ـ تا ـ ذَلِک آدُنی أَنْ یُعُرفُن فَلا یُودَین بگو: فَلا یُودَین ـ تا ـ ذَلِک آدُنی أَنْ یُعُرفُن فَلا یُودَین بگو: فَلا یُودَین مومنین بگو: خودشان را با چادر و روسری های بلند بپوشانند، این کار برای اینکه شناخته شوند و مورد تعرض و جسارت هوسرانان قرار نگیرند بهتر است، و خداوند آمرزنده و مهربان است، و خداوند

لَيْنَ لَمْ يَنْتُهِ الْمُنافِقُونَ وَاللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَصٌ وَ الْمُرْجِفُونَ فِي الْسندينَةِ لَنَغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُخاوِرُ ونَكَ فَهِهَا إِلاَّ قَلِيلاً (٢٠٠) مَلْعُومِينَ أَيْنَمَا نُقِفُوا أُخِذُوا وَ قُتُلُوا تَقْتِيلاً (٢١)

۹۰ اگر منافقان و کسانی کنه در دلهایشان میرضی است کنه در صدینه شایعات بی پایه و تبلیعات سوء می کنند دست از این کار خود برندارند، ما هم تو را بر صاد آنها بر می انگیرنم، سپس به جز مدت کمی بمی توانباد در کنار تو در شهر باقی نمانند.

اعدار همه جا رائله میشوند، هر جاکه یافت شوندگرفته حواهند شد و

به سختی به قتل میرمسد

﴿ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُثَافِقُونَ وَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ يعنى در قلبهايشان شک و ترديداست.

﴿ وَالْمُرْجِغُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لاَ يُجَاوِرُونَكَ ﴾ ابن آيه در باره مردمي از منافقين نازل شد كه در مدينه زندگي ميكردند، و همواره به رسول خدا تَنَجَنَّ رخم زبان ميزدند، و جهون آن جناب ميخواست به جنگي برود، در بين مسلمانان شايعه ميكردند كه باز هم مرگ و اسيري، و مسلمانان اندوهناك ميشدند، و نزد رسول خدا تَنَجَنَّ شكايت ميكردند، خداوند متعال در اين آيه تا جمله ﴿ الا قليلا ؟ به پيامبر دستور داد جز اندكي از ايشان همكي را از مدينه بيرون كند أ ﴿ مَلْهُولِينَ أَيْنَنَا تُقِفُوا أُخِذُوا وَ قُتَلُوا تَغْتِيلاً ﴾ از همه جا رائده ميشوند، هر جاكه يافت شوند گرفته خواهند شد و به سختي به قتل رانده مي رسند.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله در معنای (ملعونین) فرمود: لعنت بر آنها واجب شد، خداوند بعد از لعنت می فرماید: هر کجا که دیده شدند بازخواست شده و کشته گردند. آ

یَوْمَ تُغَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ یَقُولُونَ یَا لَیُتَنَا أَطَعَنَا اللّهَ وَ أَطَعْنَا الرَّسُولاَ (۲۹) ع-2 در آن روزی صورتهای آنها در آتش دگرگون میگردد میگویند ای کاش که ما از شینا و رسول اطاعت میگردیم.

﴿ يَوْمَ تُقَلُّبُ وَجُوهُمُ فِي النَّارِ ﴾ كنايه از كساني است كه حق آل محمد اللَّهُ اللهِ

تقسیر برهان، ج ۶، ص ۳۱۵؛ بورالتقلی، ج ۴، ص ۳۰۷
 پخارالاتوار، ج ۲۲، ص ۷۰

را عصب نمودند.

﴿ يَقُولُونَ يَالَيْنَنَا أَطَعْنَا اللَّهُ وَ أَطَعْنَا الرَّسُولاً ﴾ يعنى اى كاش در مورد اميرالمومنين على الله از خدا و رسولش اطاعت مىكرديم.

وَ قَالُوا رَبِّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرِاءَنا فَأَصَلُّونَا الشَّبِيلاَ (١٧) رَبُّنَا آيْهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَدابِ وَ الْعَنْهُمْ لَعْناكَبِيراً (١٨)

۶۷ و میگویند. پروردگارا همانا ما از سران و بزرگانمان اطاعت کردیم که ما راگمراه کردند.

۶۸ پروردگارا عدایشان را چید برابرکن، و آنها را بنه شندت صورد تعس حودت قوار بنده. ۱۰۰۰ 👟

﴿ وَ قَالُوا رَبِّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَ كُبِّرُاءَتَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا ﴾ كه مراد آن دو نفر هستند كه يكي آقا و سيد قومش و ديگرى بزرگسال آنها بودند كه شروع به ظلم و ستم در آل محمد ﷺ نمودند و حق آنها را غصب كردند.

﴿فَأَضَلُّونَا السَّبِيلًا ﴾ يعنى ما را از مسير بهشت كمراه كردند.

و مراد از «سبیل» امیرالمؤمنین علی الله میباشد آن گاه می کویند: ﴿رَبَّنَا آیهِمْ ضِغْفَیْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَ الْعَنْهُمْ لَعْناً كَبِیراً ﴾ پرورد كارا عذابشان را چند برابر كن، و آنها را به شدت مورد لعن خودت قرار بده.

با أَيُّهَا اللَّهِ بِنَ آمَتُوا لاَ تَكُونُوا كَاللَّهِ بِنَ آدَوًا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا فَالُوا وَ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهاً (٦٩)

۴۹ ای کسانی که ایمان آوردهایک همانند کسانی میاشید که موسی را ادیت و آزار تمودیک پس خداوند آنچه که دربارهٔ او میگفتند میرا ساحت. که او

نزد خداوند آبرومند بود.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِثْ قَالُوا وَ كانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهاً ﴾ يعني در نزد پروردگار داراي عزت و مقام است.

ابو بصیر، از امام صادق الله روایت کرده، که فرمود بنی اسرائیل میگفتند: آنچه مردان دارند موسی ندارد، و این تهمت از این نظر بهتر در دلها مینشست، که موسی همواره بدن خود را در محلی میشست که کسی او را نبیند، این بود تا آنکه روزی موسی کنار نهری جامه خود را کند، و روی سنگی گذاشت، و مشغول شستشو شد، خداوند به سنگ فرمود: تا از موسی دور شود، و موسی مجبور شود به تعقیب آن برود و در نتیجه بنی اسرائیل همه عورت او را ببینند، و بدانند که آن سخن تهمت است، و همین طرر هم شد، و فهمیدند آنچه میگفتند تهمت بوده، پس این آیه در این باره است که می فرماید: ﴿یا أَیّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لا تَکُونُوا کَالَّذِینَ آمَزُوا صُرسی ... ﴾ . ا

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ قُولُوا قَوْلاً سَدِيداً (٧٠) يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ فَارَ

T18 .... 87

ا مسئدرک الوسائل، ج ۱، ص ۱۳۸۶؛ بحارالاتوار، ج ۱۲، ص ۱۸ قصص الانبیاء جرائری، ص ۲۱۶ و الثقلی، ج ۴، ص ۱۳۰۸؛ تفسیر برهان، ج ۶، ص ۱۳۱۶
 ۲ بحارالاتوار، ج ۱۲، ص ۱۲ و ج ۱۲، ص ۱۳۰۲؛ بورالثقلی، ج ۴، ص ۱۳۰۸؛ تفسیر برهان،

فَوْراً غَظيماً (٧١)

إِنَّا عَرْضَنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْحِبْالِ مَـأَتِيْنَ أَنْ يَحْمِلُنَهِ وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَالُ إِنَّهُ كَانَ ظَلْوماً جَهُولاً (٧٢)

لِيُعَدَّبُ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَ الْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكَاتِ وَ يَتُوتَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (٧٣)

۷۰ ـ. ای کسانی که ایمان آوردهایف از حلاوند بپرهیرید، و سنحن حتق و صحیح بگرلید

۱۷-تا حدا اعمال شما را اصلاح مماید، و گناهانتان را بیامررد و هر کس ار حدا و رسولش اطاعت کند به تحقیق به رستگاری بزرگی بائل میگردد
۷۲- همانا ما امانت را بر آسمانها و زمین و کوهها عرصه داشتیم، از حمل آن حودداری کردند، و از آن ترسیدند، اما انسان حمل آن را پدیرفت، که انسان بسیار ستمکار و بادان بوک

۷۴ ـ (هدف از عرض امانت این بود) که حداومد مردان و زباب منافق، و مردان و ژبان مشرک را علبات کنف و حداوید رحمت خودش را بر مردان و ژبان مؤمن بفرستد، که خداوند آمرزیده و مهربان است

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ قُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ سديد به معناي صحيح ميباشد.

ابوبصیر روایت میکند که امام صادق اید تفسیر این آیه فرمودند:
﴿ وَمَنْ یُطِعِ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ هِ فَی ولایة علی و الائمة اید من بعده و فقد فاز فَرْزاً
عَظِیماً ﴾ یعنی هر کس دربارهٔ ولایت حضرت علی اید و ائمهٔ بعد از آن
حضرت از خداوند و رسول او اطاعت کند به رستگاری عظیمی می رسد.

به خدا سوگند این آیه اینچنین نازل شده است. <sup>۱</sup>

﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَارَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَها \* مى فرمايد: مراد از امانت، امامت و امر و نهى مى باشد و دليل بر اينكه مراد از امانت همان امامت است فرمايش خداوند دربارهٔ اثمه المُنْكُمُ مى باشد كه مى فرمايد: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَمْلِهَا ﴾ آيعنى امامت بس امانت همان امامت مى باشد كه بر آسمانها و زمين و كوه ها عرضه شد و آنها از حمل آن خوددارى نمودند.

مى فرمايد: خوددارى كردند بر اينكه به سوى امامت فرا بخوانند يا اينكه اهلش آن را به دست بكيرد ﴿ وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ﴾ يعنى فلانى آن را پذيرفت ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً \* لِيُعَذَّبَ اللَّهُ الْمُنْافِقِينَ وَالْمُنْافِقِاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُومِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ كه انسان بسيار ستمكار و نادان بود. هدف از عرض امانت اين بود كه خداوند مردان و زنان منافق، و مردان و زنان مشرك را عذاب كند، و خداوند رحمت خودش را بر مردان و زنان مؤمن بغرستد، كه خداوند آصرزنده و مهربان خودش را بر مردان و زنان مؤمن بغرستد، كه خداوند آصرزنده و مهربان

۱ تقسیر صافی، ج ۶، ص ۷۲

۲ تسمایهٔ ۸۵

۴ تقسیر صافی، ج ۶ ص ۴۷۴ نورالثقلین، ج ۴، ص ۲۶۸ ؛ تفسیر نرهان، ح ۶، ص ۳۲۱



# تقسير سورة سپا

۳۶ – سورهٔ سبا در مکه نازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.

S-19/12/2014

# يسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمَّدُ لِلَٰهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَ هُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ (١)

يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَ مَا يَخْرَجُ مِنْهَا وَ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَ مَا يَعْرُجُ فيها وَ هُوَ الرَّحِيمُ الْغَفُورُ (٣)

وَ قَالَ اللَّهِ بِنَ كَفَرُوا لَا تَأْتَبُ الشَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَ رَبِّي لَـنَأْتِيَنَكُمْ صَالِمِ الْخَيْبِ لايَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرُةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَ لاَ فِي الْأَرْضِ وَ لا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلاَأْتُكْبَرُ إِلاَّ فِي كِنَابِ مُنْهِنِ (٣)

۱ حمد و سپاس از برای خداوندیست که آنچه در آسمانها و رمین است
 از برای اوست، و در آخرت تیز حمد و سپاس برای اوست، و او حکیم و
 آگاه است.

۲ = (حفاوید) آنچه را که بر رمین فرو صیرود و آسچه را کنه از آل بیرول
 میآید را میداند، و آنچه که از آسمال بازل میشود و آنچه که از آن سالا
 میرود (نیز میداند)، و مهربال و آمرزنده است.

۳ ـ و کافران گفتند قیامت به سوی ما نمیآید، یگو: بسلی! بنه پنروزدگارم سوگند که به سراع شما حواهد آمل (خفاوند) عالم به غیب است، و بنه شارهٔ درّ دای در اسمانها و رمین از او پنهان بعیماند، و به کمتر از آن و به بیشتر از آن، مگر آنکه در کتاب مبین آمده است

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْحَبِيرُ \* يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ﴾ آنهه كه در زمين فرو مىرود و آنهه كه از آسمان يعنى باران فرود مى آيد.

﴿ وَ مَا يَخُرُحُ مِنْها ﴾ آنچه از نباتات و گياهان از زمين ميرويد.

﴿ وَ مَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ يعني از اعمال بندگان.

سپس خداوند گفتار ماديون را نقل كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَالِيمَ الْفَيْبِ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِي لاَتَانِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَ رَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ غَالِمِ الْفَيْبِ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّاوَاتِ وَ لاَ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ٩ و السَّاوَاتِ وَ لاَ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ٩ و كَافِران گفتند: قيامت به سوى ما نمى آيد. بكو: بلى! به پروردگارم سوگند كه به سراغ شما خواهد آمد، (خداوند) عالم به غيب است، و به اندازهٔ ذرّهاى در آسمانها و رمين از او پنهان نمى ماند، و نه كمتر از آن و نه بيشتر از آن، مكر آنكه در كتاب مبين آمده است. أ

هشام از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: اول چیزی که خداوند آفرید قلم بود و به او فرمود: بنویس، پس آن هم آنچه از گذشته اتفاق افتاده بود و آنچه را که در آینده تا روز قیامت اتفاق خواهد افتاد را بوشت. آ

وَ يَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلَّمَ الَّذِي أَتَزِلَ إِلَّتِكَ مِنْ رَئَكَ هُوَ الْحَقُّ وَ يَهْدِي إِلَى صِراطِ الْعَزِيرِ الْحَمِيدِ (١)

<sup>1.</sup> تعسير برهان، ج ۶۰ ص ۲۲۴

۲ محارلاً بوار، ح کا ای ص ۱۳۱۶ تعمیر برهان، ج ۶ ص ۱۳۲۴ تقمیر صافی، ح ۶ ص ۱۸۱ بروراثثقلین، چ ۴ ص ۳۱۵ بروراثثقلین، چ ۴ ص ۳۱۵

رَ قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ مَلَكُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ بُنَيِّنْكُمْ إِدَا مُزَّقْتُمْ كُلِّ مُمَرَّقِ إِنْكُمْ لَهي خَلْقِ جَديدٍ. (٧)

أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِماً أَمْ بِهِ جِنَّةً بَلِ اللَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِـالْآخِرَةِ مِـي الْـعَذاب وَالصَّلاٰلِ الْبَعِيدِ (٨)

عدو کسائی که به آنها علم داده شده میدانند آنچه کنه بنر تنو از جناب پروردگارت بازل شده حق است و به سوی راه خیلاونند صریر و حسید هدایت میکند.

۷ ـ و کافران (به تمسخر) گفتند آیا به مردی راهیمائی کنیم که به شما حدر دهد که پس از آنکه تمردید و از هم متلاشی شدید دوباره افسرینشی تسازه خواهید یافت؟ ۱ ۱۳۰۰

هدآیا آو به خشا دروع میبندد یا به دیوانگی میتلاگشته است؟ بلکه کسائی که به آحرت ایمال مشارط (به خشا دروع میبندمد دینوانیه هسبشد) و در عثاب و گمراهی دوری هستند.

﴿ وَ يَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُمْرِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبَّكَ هُـوَ الْحَقَ ﴾ مداد از ضمير ﴿ هو ﴾ اميرالمومنين الله است كه رسول خدا الله و آنچه به آن حضرت نازل شده را تصديق نمود، سپس خداوند گفتار زنادقه را نقل كرده و مىفرمايد: ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدْلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنْبَثَّكُمْ إِذَا مُزَقّتُمْ كُلُّ مُتزَّقٍ ﴾ مىفرمايد: ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا هَلْ نَدْلُكُمْ عَلَى رَجُلٍ يُنْبَثَّكُمْ إِذَا مُزَقّتُمْ كُلُّ مُتزَّقٍ ﴾ يعنى مرده و خاك شده بوديم.

﴿إِنَّكُمْ لَغِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ تعجب كردند لينكه خداوند آنها را دوباره به عنوان خلق جديدي بياورد.

﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِياً أَمْ بِهِ جِنَّةً ﴾ كه جنه به معناى مجنون است كه خداوند آنها رارد كرده و مىفرمايد: ﴿ بَلِ الَّذِينَ لاٰ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلالِ الْبَعِيدِ﴾ بلكه كساني كه به آخرت ايمان ندارند (به خدا دروغ ميبندند و ديوانه هستند) در عداب و در گمراهي دور هستند.

وَ لَقَدْ آتَئِنَا دَاوُدَ مِنْا فَضَلاً بَا جِبَالُ أُوبِي مَعَهُ وَ الطَّيْرُ وَ أَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ (١٠) ١٠ ـ و به تحقيق ما به داود از مسوى خود فيصيلتى داديس، اى كنوه ها و يرسكان با او هم أوار شوبه، و آهي را براى او نرم گردانيديم.

﴿ وَ الطَّيْرَ وَ أَلْتُ لَهُ الْحَدِيدَ ﴾ هر وقت داود الله در بیابان می رفت زبور را می خواند، کوه ها و پرندگان و وحوش نیز با او تسبیح می گفتند، و خداوند مانند شمع آهن را در دستان او نرم نمود بطوری که هر چه دوست داشت از آن درست می کرد.

امام صادق الله می فرماید: در روز سه شنبه دنبال حوائج خود بروید زیرا آن روزی است که خداوند آهن را برای داود الله شده نمود. ا

أَنِ اعْمَلْ سَابِعاتِ وَ فَدَّرْ فِي السُّرْدِ وَ اعْمَلُوا صَالِحاً إِنَّي بِسَا تَـعْمَلُونَ يَصِيرُ (١١)

11\_(و به او گفتیم) که (از آهن) زرههایی فراح و گشاد بساز، و حلقه ها(ی رره را) به انداره و یک شکل درست کی، و عمل صالح انجام دهید، که می

ا وسائل الشیمه، ج ۱۱، ص ۱۵۳؛ بحار الانوار، ج ۱۱، ص ۳ و ح ۵۶ ص ۴۱؛ دعوات راوندی، ص ۲۹۳؛ مصبح کارم الاحلاق، ص ۲۴۰؛ مصبح کفعمی، ص ۱۸۳؛ مصبح کفعمی، ص ۱۸۳؛ مسیر برهان، ح ۶ ص ۱۸۱ تمسیر برهان، ح ۶ ص ۳۲۵

بدائجه انجام مىدهيد بيتا هستم

﴿ أَنِ اعْمَلْ سَايِغَاتٍ ﴾ سابغات به معنای زره است.

﴿ وَقَدَّرُ فِي السَّرْدِ ﴾ ميخهائي كه در حلقه هاي زره قرار مي دهند ﴿ وَ اعْمَلُوا صالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ و عمل صالح انجام دهيد، كه من بدانهه انحام مي دهيد بينا هستم. أ

وَ لِسُلَيْمَانَ الرَّبِحَ غُدُوُهُمَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ وَ أَسَلُنَا لَهُ عَيْنَ الْفِطْرِ وَ مِـنَ الْجِنَّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيِّهِ بِإِنْهِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نَذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعبِرِ (١٢)

11 ـ و باد را مستور سلیمان ساختیم که صبحگاه به اندارهٔ یک ماه و در عصر نیز به اندازهٔ یک ماه و در عصر نیز به اندازهٔ یک ماه راه می برده و برای از چشمهٔ مس را جاری نمودیم، و گروهی از جرها به اذن پروردگارش در حصور او کار می کردند، و هر کس از آنها از فرمان ما سرییچی می کرد به او از علاب آتش سوران می چشاندیم.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرَّيحَ غُدُوهَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾ باد کرسی سلیمان را در صبحها و شبها به اندازهٔ مسیر یک ماه میگرداند.

﴿ وَأَسْلُنَا لَهُ عَيْنَ الْتِطْرِ ﴾ يعني جشمة مس را براي او جاري ساختيم.

﴿ وَ مِنَ الْجِنَّ مَنْ يَغْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَ مَنْ يَزِعْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ و گروهی از جنها به اذن پروردگارش در حضور او کار میکردند، و هر کس از آنها از فرمان ما سرپیچی میکرد به او از عذاب آتش سوزان می چشاندیم.

۱، تعسیر پرهان، ج ۶۰ می ۲۲۵

يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِبِتَ وَ تَسَائِيلَ وَ جِـفَانِ كَـالْجَوابِ وَ قُـدُورٍ راسِيَاتِ اعْمَلُوا آلَ ذَاوُدَشُكُراً وَ قَلْبِلٌ مِنْ عِنَادِي الشُّكُورُ (١٣)

11\_آنها هر چه را که او (سلیمان) می خواست از صعیدها و تستال ها و طروف برزگ مانید خوصها و دیگهای عظیم (که در رمین کار می گذشتند و دارای حمل کردن بیود)، (و به آنها گفتیم) ای آل داود شکر بسمائید، ولی عدهٔ کمی از بندگان من سیاسگزار هستند.

﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَخَارِيبَ وَ تَمَاثِيلَ ﴾ بر روى درختان.

﴿ وَ جِفَّانٍ كَالْجَوْابِ ﴾ يعنى «جفون» كه مانند حفره و كاسة بزرگى است. ﴿ وَ قُدُورٍ رَاسِيَاتٍ ﴾ كه مراد از راسيات يعنى ثابت و پابرجا هستند سپس مى فرمايد: ﴿ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكُراً ﴾ يعنى اى فرزندان داود شكر كنيد بر آن چيزهائى كه شكرش را بجا نمى آوريد، سپس فرمود: ﴿ وَ قَلْيلٌ مِنْ عِبادِيَ الشّكُورُ ﴾ بنده هاى كمى اهل شكر و سپاسكدارى هستند. ا

فَلَمَّا فَضَيْنَا عَلَيْهِ النَّوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْيِهِ إِلاَّ دَانَةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ فَلَمّا حَرَّ تَبَيَّتِ الْحِنُ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْمَيْتِ مَا لَيْوا فِي الْعَدَابِ الْمُهينِ (١٤) حَرَّ تَبَيَّتِ الْحِنُ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْمَيْتِ مَا لَيْوا فِي الْعَدَابِ الْمُهينِ (١٤) 11 مقرر معوديم، كسى آنها را به مرك او آكاه بكرد مكر جسنده رمين (موريانه) كه عصاى او را خورد (و بدل سليمان بعد اريك سال بر روى زمين افتاد) پس منگامي كه بر روى رمين افتاد جنيان متوجه شدند كه اگر عيب مي دانستند در عداب و دلّت حوار كنندهاى باقى نمي مانده.

ا تورالثقلين، ج ١٢، ص ٣٢٢

#### وفات حضرت سليمان 🕾

﴿ فَلَمَّا تَضَيّتُا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلا خَابّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتهُ \* مى فرماید: روزی خداوند به سلیمان وحی نمود که مرگ تو فرا رسیده است، آن حضرت به شیاطین دستور داده بود که برای او خانه ای از شیشه و بلور در کنار دریا بسازند، روزی سلیمان وارد آن شده و به عصایش تکیه داده و زبور را می خواند و شیاطین نیز در اطراف آن حضرت به او نگاه می کردند، همانطور که به اطرافش نگاه می کرد مردی را در داخل قصرش دید و از او شرسید و گفت: تو کیستی ؟

گفت: من کسی هستم که رشوه نمی پذیرم و از سلاطین نیز نمی ترسم و جانش را گرفت و او در همان حالت تکیه بر عصا یک سال ماند و جنیان نیز برای او کار می کردند و نمی دانستند که او صرده است تا اینکه خداوند موریانه ای را فرستاد تا عصای حضرت سلیمان را خورد، هنگامی که بر روی زمین افتاد، ﴿فَلَمّا خَرَّ علی وجهه تبینت الانس ان لو کانوا دای الجن دی تلکی زندی الفیرن با نیمی شدند که اگر جنیان غیب می دانستند این همه سختی و عذاب نمی کشیدند.

که آیه اینطوری نازل شده است.

زیرا انسانها میگفتند که جنیان از عالم غیب خبر دارند، اما هنگامی که سلیمان با صورت بر روی زمین افتاد آنها متوجه شدند که اگر جنیان علم غیب میدانستند یک سال برای او که مرده بود کار نمیکردند به گمان اینکه زنده است.

جنیان از موریانه به خاطر اینکه عصای حضرت سلیمان را خوردند تشکر کردند. هنگامی که سلیمان وفات کرد ابلیس سحری را نوشت و در پشت آن مرقوم داشت که این چیزی است که آصف بن برخیا برای سلیمان بر داود ار ذخائر گنجها و علمهای گوناگون نوشته است و سپس آن را در زیر تخت سلیمان گذاشت که بعد از مدتی آن را پیدا کردند که کافران با دیدر آن گفتند: سلیمان با همین سحر و جادو بر ما غلبه یافته بود.

مومنان گفتند: سلیمان کسی جز بندهٔ خدا و نبی الهی نیست و أسهه که انجام می داد همه از جانب خداوند بود. ا

لَقَدْكَانَ لِسَنَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةً خَنْتَانِ عَنْ يَميِنِ وَشِمَالِكُلُوا مِنْ دِزْقِ رَبِّكُمْ وَ اشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةً طَيْنَةً وَ رَبِّ غَفُورٌ (١٥)

فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَ بَدُلْنَاهُمْ بِخَلَيْهِمْ خَنَتَيْنِ ذَواتَيْ أَكُل خَمْطِ وَ أَنْلِ وَشَيْءِمِنْ سِدْرِ قَليلِ (١٦)

ذٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كُفَّرُوا وَ هَلَّ نُجارِي إِلاَّ الْكَفُّورَ (١٧)

وَ جَعَلْنَا تِيْتُهُمْ وَ بَيْنَ الْقَرَى الَّتِي نَازَكْنَا فِيهَا قُرَىُ ظَاهِرَةً وَ فَدَّرُمَا فِيهَ السَّيْرَ سيرُوا فِيهَا لِبَالِيَ وَ أَيَّاماً آمِنهِنَ (١٨)

10 ـ و به تحقیق برای قوم سنا در محل سکونتشال ایتی بود، دو باغ بررگ از راست و چپ، (به آنها گفتیم) از رزق پیروردگارتان سخورید و سرای او سپاسگرار ماشید، شهری طیب و پاکیره و پروردگاری آمرزنده

18\_اما آنها (از شکر حلا) روی گردان شدند، پس ما هم سیلی نتیان کُل بر آنها فرستادیم و دو ناع (زیبای) آنها را به دو باعی بندیل بمودیم که میوهٔ در حبانش تلح و ترش و بد طعم و شورهگر و اندکی درخت سدر گردند ۱۷ ـاین کیفر آنها به خاطر کفرانشان بود، و آیا ما جر کفران کننده را کیفر

١ محار الانوار، ج ١٤٤ ص ١٣٩ ؛ يور التقليل، ج ١٤ ص ١٣٢٤ تفسير برهال. ج ١٥ ص ٣٢٩

مىدهيم؟

۱۸ ـ و میان آنها و شهرهایی که پر تعمت و برکت فرار داده بودیم، شهرهای آشکاری قرار دادیم، و سفر در میان آنها را متناسب سمودیم، (و بـ آسها گفتیم) شبه ها و روزها در میان آنها با انعنی کامل مساوت کنند

﴿ لَقَدُكُانَ لِسَبَا فِي مَسْكَتِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَعِينِ وَشِمَالٍ ﴾ دريمن درياش بود که سلیمان به لشگریانش حکم کرد که برای قبیلهٔ سبا از دریای بیمن نهری بیرون بیاورند که تا بلاد هند جاری باشد. لشگریان سلیمان مطابق حکم او تهری چنین بیرون آوردند وسدی عطیم نیز از سنگ و صاروج بر آن کشیدند و مجاری در آن نهر قرار دادند که تا اهل سیا بقدر حاجت آب از آنجا به مزارع و باغات خود جاري سازند و اين اهل سبا را دو باغ بود يكي در طرف راست بلاد ایشان و دیگری در جانب چپ آن و تا ده روز راه وسعت آن دو باغ بود و جون درختان سایه دار و اشجار پرثمر سر بر سر هم داده شاخها سر جهم آورده بودند و متردّدین درین ده روز راه اصلا شعاع آفتاب را شمیدیدند و همه زیر سایه راه میرفتند و با این همه نعمت آن جماعت سر به عنصبیان و نافرمانی برآورده کفران نعمتهای الهی را نمودند و هر چند بزرگان آن قوم ايشان رامنع مينمودند وازعذاب منتقم حقيقي ميترسانيدند فائدهاي مترتب نمی کردید و ایشان متنبه نمی کشتند پس حق تعالی در مقام استرداد شعمت خود درآمده و موشهای بزرگ بر آن سند که لشگر سیلیمان بسته بنودند گماشت و آن موشها سنگهای آن سد را در اندک مدتی بیرون کشیده سدی بدان استحکام و استواری را در هم شکستند و چون مانعی در راه آب نماند سيلي عظيم آمده همه سرزمين آنها را خراب كرد و درختان را از بين برد چنانچه خداوند از آن خبر ميدهد ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةً جَنَّتُانِ عَسْ

يَمِينٍ وَ شِمالٍ \_ تا \_سَيْلَ الْعَرِمِ ﴾ مراد از ﴿سيل العرم﴾ يعنى سيلى بـزرگ و شديد بود.

﴿ وَ بَدَّلْنَاهُمْ بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلٍ خَمْطٍ ﴾ كه ﴿ ضمط ﴾ نـوعى درخت خاردار است.

﴿وَأَثْلِ ﴾ نوعي درخت كز شوره زار بدون ميره است.

﴿ وَشَيْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ ذَٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُوا ـ تَا ـ بَارَكُنَا فِيهَا ﴾ و منظور از ﴿ فيها ﴾ يعني در مكه. \

وَ لَقَدُّ صَدُّقَ عَلَيْهِمْ لِلْهِسُ طَنَّهُ فَاتَنْتُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢٠) ٢٠ ــ و به تحقیق اللیس گمان باطل حود را دربارهٔ آنها محقق یافت که از او بیروی کردند جز گروهی از آمومنین

### در روز غدير ابليس ها به ناله در آمدند

﴿ وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِلْيِسُ ظُنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلاَّ فَرِيقاً مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾

ابن سنان از امام صنادق النَّهُ روایت میکند که فرمود هنگامی که خداوند به پیامبرش امر نمود که حضرت علی النَّهُ را به عنوان امیرالمومنین بر مردم برگزیند همچنانکه می فرماید ﴿ یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعُ مَا أُنْزِلَ إِلَیْکَ مِنْ رَبِّکَ \* آ ای بیامبر آنچه که از جانب پروردگارت بر تو نازل شده ابلاغ کن.

دربارهٔ على النَّهِ در غدير خم كه پيامبر اللَّهِ فرمود: «من كنت مولاه فعلي مولاه ؛ هر كس من مولاى او هستم پس على مولاى اوست» پس ابليسها به

١ بحارالاتو روح ١٤٠ ص ١٩٢٠ نفسير صافي ج عرص ٩٠

٢ مائده، أنهُ ٢٧

نزد ابلیس بزرگ آمده و خاک بر سرشان میریختند. ابلیس به آنها گفت شما راچه شده است؟

گفتند: این مرد امروز گرهای را بسته که تا روز قیامت قابل باز شدن نیست. ابلیس گفت: چنین نیست که می گوئید در اطراف او کسانی هستند که آن عهد و پیمان را نقض می کنند، پس خداوند بر رسولش این آیه را نازل فرمود: ﴿وَ لَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمُ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ... ﴾ (

وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلاَّ لِمَعْلَمَ مَنْ يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِئْنَ هُوَ مِنْهَا مي شَكَةٍ وَ رَبُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَمْنِظٌ (٢١)

قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرُةٍ فِي السَّمَاواتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَ مَا لَهُمْ فَبِهِمَا مِنْ شِرْكِ وَ مَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ طَهِيرٍ (٢٢) ٢١ ـ و او (شيطان) مرآمها تسلطى مداشت مكر أنكه اسمان أورسدگان به آخرت را او كسانى كه شك دارىد شيئاسيم، و پيروردگارت بگسهبان همر جيزى است.

۲۲ مگو، کسانی که غیر از حدا (معبود خود میدانید) را میحوانید، انها ذرّ های در آسمانها و رمین مالک میستند، و در (آفریش) آن دو نیر شریک معیناشند، و نیز یاور و مددکار (در آفریش) هم سودهاند

﴿ وَ مَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمُ مِنْ سُلُطَانٍ ﴾ كنايه از ابليس است ﴿ إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يُوْمِنُ بِالْآخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِّ وَ رَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَقِيظٌ \* مكر آنكه ايمان آورىدگان به آخرت را از كسانى كه شك دارند بشناسيم، و پروردگارت

بحارالانواز، ح ۶۰ ص ۱۸۵ و ج ۱۲۷ ص ۱۱۹ تفسیر برهان، ج ۶ ص ۲۳۷ تفسیر صلفی، ج ۶ ص ۹۴

نگهبان هر چیزی است.

سيس خداوند براى احتجاج باعبادت كنندگان بدها مى فرمايد. ﴿ قُلِ ادْعُوا الْدِينَ زَعَنْتُمْ مِنْ دُونِ اللّٰهِ لاَيُمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلاَفِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمًا ﴾ كه ضمير در ﴿فيهما ﴾ كنايه از آسمانها و زمين است ﴿ مِنْ شِرْكٍ وَمَا لَهُ مِنْ ظَهِيرٍ ﴾ و در (آفرينش) آن دو نيز شريك نمى باشند، و نيز ياور و مددكار (در آفرينش) هم نبودهاند.

وَلاَ تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلاَّ لِمَنْ أَذِنَ لَهُ حَنَى إِذَا فَزَعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا ما ذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٣٣)

۳۳ و هیچ شفاعتی برداو بعمی تدارد مگر برای کسانی که به او ادل داده شده، تا هنگامی که اصطراب از دلهای آسها بنر طبرف شبود، مسگویند پروردگارتان چه فرمود؟ خواب می دهند حقّ را (فرمود) و اوست خدای بلند مرتبهٔ بزرگوار

﴿ وَلا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ در روز قیامت هیچ یک از پیامبران و رسولان حق شفاعت ندارند مگر آنکه خداوند بر آنها اذن شفاعت دهد جز رسول خدا محمد عَلَيْ فَهُ خداوند قبل از روز قیامت بر آن حضرت اذن شفاعت داده است، و شفاعت برای او و برای ائمه از فرزندان او سپس از برای انبیا و پیامبران ایکی میباشد. ا

ابوالعباس مكبر گويد كه در محضر امام باقر الله شرفياب بودم كه مردى به نام ابوايمن حضور آن جناب آمده گفت ای ابا جعفر مردم مغرور شده و مدعى هستند كه براى امت مرحومه شفاعت پيغمبر اكرم منظم كافى است،

<sup>1</sup> تررالتقلين، ج ٢٠٩٠ تا ٢٣٤؛ تقسير برهان، ج ٥٠ ص ٢٣٩

حضرت سخت متغیر و خشمگین شده بطوری که آشار غضب از چهرهٔ مبارکش هویدا گشت و فرمود: وای بر تو ای ابالیمن چگونه فکر میکند این مردم که مرتکب منکرات شده و شهوات خود را اعمال نموده و هر لقمهٔ حرامی را خورده و دست درازی به اموال و نوامیس دیگران کرده و چشم به شفاعت پیغمبر هم داشته باشند البته باید دانست کسی از اولین و آخرین نیست مگر آنکه مجتاج به شفاعت محمد برای ها و آل او میداشد و برای پیغمبر است که از امت خود شفاعت نماید و ما شفاعت شیعیان خود را مینمائیم و آنها هم به شفاعت اهل بیت خود می پردازند بطوری که یک نفر مؤمن می تواند باندازهٔ قبیلهٔ ربیعه و مضر آرا از پیشگاه پروردگار شفاعت نماید، و مومن باندازهٔ قبیلهٔ ربیعه و مضر آرا از پیشگاه پروردگار شفاعت نماید، و مومن حتی خادمش را نیز شفاعت کرده و می گوید: خدایا او به من حق خدمت کاری در سرما و گرمادارد. آ

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر الله الله الله ﴿ حَتّٰی إِذَا فُرُع عَنْ الله الله الله الله الله عَنْ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ فرمود: چون اهل السمانها از روز بعثت عیسی بن مریم تا روز بعثت محمد بن عبد الله ﷺ هیچ وحیی نشنیده بودند، همین که خدای تعالی جبر ثبل را به سوی محمد ﷺ مو فرستاد، اهل آسمانها صوت وحی را شنیدند، که چون افتادن آهن بر روی سنگی صاف و محکم صدا کرد، پس همه تکان خوردند. و همین که از وحی فارغ شد جبر ثبل نازل شد، به اهل هر آسمانی برخورد، پریشانی و فنزع از دلهای اهل آن آسمان زایل گشت، آن وقت به خود آمده، از یکدیگر پرسیدند.

۱ تعداد قبینهٔ ربیعه و مصر آن فدر ریاد بود که شهاعت یک نفر مومن را در روز قیامت به آن مثال میرسد. یعنی یک مومن می توانید شمار ریادی که تعدادش را حداوید می داند شهاعت کند

٢ يحار الانوار، ج ٨٠ من ٢٨؛ تفسير برهان، ج ٦٠ ص ٢٢٩

پروردگارتان چه میگفت؟ و در پاسخ گفتند: خدا حق را گفت، و او علی و کمیر است. ا

قُلْ بَنِجْمَعُ تَثِنْنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَعُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَ هُوَ الْفَكَاحُ الْعَلِيمُ (٢٦) ٢٤\_بگو پروردگار ما همهٔ ما را دریک جا جمع میکند، سپس در بین ما به حق داوری میکند، و او داوری داناست.

﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْتَنَا رَبَّنَا ثُمَّ يَقْتَحُ بَيْتَنَا ﴾ بين ما قضاوت كن ﴿ بِلَحَقَّ وَ هُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ ﴾ كه ﴿ الفتاح العليم ﴾ به معناى «القاضي العليم» يعنى قضاوت كنندة دانابي است. ١

وَ مَا أَرْسَلْنَاكُ إِلاَّ كَافَةً لِللَّاسِ بَشيراً وَ نَـَذَبِراً وَ لَكِـنُّ أَكُـنَّرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ (٢٨)

۲۸ دو ما تو را بمرستادیم مگر برای همهٔ مردم که نشارت دهنده و ابادر کننده آنها باشی، ولکن بیشتر مردم تمیدانند.

### معنى تبليغ رسالت بر تمام مردم ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَانَّةً لِلنَّاسِ ﴾

حفص كنانى كويد از عبد الله بن بكير دجانى شنيدم كه مىگفت: امام صادق الله بن بكير دجانى شنيدم كه مىگفت: امام صادق الله به من فرمود كه: رسول خدا الله بن براى همهٔ مردم بشارت دهنده بود، آيا اينطور نيست كه خداوند در كتابش مى فرمايد: ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَافَّةً

ا يحارالانوار،ج ١٨، ص ٢٥٩

٢ بورالثقلين، ح ٢٠٥٣ من ٢٣٥٠ بعديير برهان، ح ٦٤ من ٢٣٠٠ نفسير صاعي، ج ٢٠ ص ٩٥

لِلنَّاسِ ﴾ ما تو را برای همهٔ مردم فرستادهایم، برای اهل شرق و غرب و برای اهل آسمانها و زمین از جن و انس، آیا رسالت آن بزرگوار به همهٔ انها رسیده است؟

عرض كردم: نمى دانم!

فرمود: ای فرزند بکیر، رسول خدا ﷺ از مدینه بیرون نرفت پس چگونه رسالت او به اهل شرق و غرب رسیده است؟

عرض كردم: نمىدانم!

فرمود: کیفیت آن چنین بوده که حق تعالی به جبرئیل امر کرده که جملهٔ زمین را به پری از بال خود برکند و به پیش رسول خدا نگاهدارد، پس جبرئیل همهٔ زمین را در نظر حضرت آورد مانند کف دست مبارک او و بعد از آن، مضرت نظر بر اهل شرق و غرب کرده تبلیغ رسالت خود به هر قومی به زبان آن قوم نمود پس هیچ شهری و روستائی نماند مگر آنکه اهل آن را حضرت بنفس نفیس خود تبلیغ رسالت و شرایع نمود. (

وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ نُؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَ لاَ بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَ لَوْ نَرى إِدِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اشْتُصْعِفُوا لِلذَّبِنَ اسْتَكَبَرُوا لَوْ لاَ أَنْتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِبِنَ (٣١)

قَالَ اللَّذِينَ اشْتَكْبُرُوا لِللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَ نَحْنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ بَعْدَ إِذْ جَاءَكُمْ تَلْ كُنتُمْ شَجْرِمِينَ (٣٢)

وَ فَالَ الَّذَيِنَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ إِذْ مَأْمُرُونَنا أَنْ

۱ بحارالانوار، ح ۱۸، ص ۱۸۸ ، مبائل علی بن جعفرعائی ، ص ۳۳۱ ، تفسیر برهان، ج ۶ می ۳۴۱ نورالتقلین، ج ۴، من ۳۳۵

نَكُفُرَ بِاللَّهِ وَ نَجْعَلَ لَهُ أَنْدَاداً وَ أَسَرُّوا اللَّذَاصَةَ لَـمَا رَأَوُا الْعَدَابَ وَ حَعَلَمَا الْأَعُلالَ في أَصْاقِ اللَّهِنِ كَفَرُوا هَلْ يُجْزَوْنَ إِلاَّ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ (٣٣) وَ مَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَديرٍ إِلاَّ قَالَ مُثْرَفُوها إِنَّا مِمَا أَرْسِئُتُمْ بِوكَافِرُونَ (٣٣) وَ قَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَ أَوْلاَداً وَ مَا نَحْنُ بِمُعَلِّمِينَ (٣٥)

قُلْ إِنَّ رَبِّي بَبْشَطَّالرَّرْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَ يَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَاسِ لاَيَعْلَمُونَ (٣٦) وَمَا أَمْوالُكُمْ وَ لاَ أَوْلاَدْكُمْ بِالنِّي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا رُلْمَى إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صالِحاً فَأُولِئِكَ لَـهُمْ جَزَاءُ الصَّغْفِ بِـمَا عَمِلُوا وَ هُـمْ فِـي الْـغُرُواتِ آمِنُونَ (٣٧)

۱۳۱ و کافران گفتند ما هرگر به این قرآن و به کتابهایی که پیش از این بوده ایسمان تخواهیم آورد و اگیر (دوزی که) بسینی ستمکاران در پیشگاه پروردگارشان نگه داشته شدهآند و با همدیگر به مجادله بر خواستهاسد. مستصمان به مستکبران میگویند اگر شماها نبودید ما از ایمان آورباگان بودیم.

۳۲ میتکران به مستضعفان جواب میدهند آیا ما شما را از هدایت بار داشتیم بعد از آنکه به سراعتان آمد؟ بلکه شما حود مجرم بودید.

۱۳ و مستصعفان به مستکیران میگویند بلکه مکر و حیله های شب و روز شیما بود که پیوسته به ما دستور می دادید که به حداوید کافر شویم، و برای او شریکانی بگیریم، و چون عداب قیامت را دیدند پشیمانی خود را پنهان می دارند، و ما ریجیرهایی را در گردن کافران قبراز می دهدم، آیا جرایی به غیر از آنچه که انجام دادهاند دارند؟

۱۳۴ و ما هیچ رسول اندار دهندهای را در شهری نفرستادیم مگر ایسکه مرفهان گفتند همانا ما برای آنچه که فرستاده شدهای کافریم ۳۵ و گفتند: اموال و فرزندان ما زباد است، ما از عداب شدگان بخواهیم بود

۱۳۶ بگو همانا پروردگارم رزق و روری را برای هر کسی که محواهد گسترش می دهد و پا تنگ می گیرد، و لکن بیشتر مردم می دانند ۱۳۷ و اموال و فررندانتان شما را به ما بردیک می کند، مگر کساس که ایمان بیاورند و عمل صالح انجام دهند (که بنا ایس عنمل بنه منا سردیک می شوند)، پس به آنها پاداشی مصاحف در برابر اعمالی که انجام دادمانند دارند، و آنها در عرفه های (بهشتی) در اس و امان هستند.

خداوند برای پیامبرش گفتار کافران از قریش و دیگران را نـقل کـرده و میفرماید: ﴿وَ قَالَ الَّذِینَ کَفَرُوا لِّنْ نُؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَ لاَ بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ \* از کتاب پیامبران.

﴿ وَ لَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَسَعْضِ الْسَقُول يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُصْلِعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكَبَّرُوا ﴾ و آنها بزرگانشان بودند.

﴿ لَوْ لا أَنْتُمْ لَكُنَّا مُومِنِينَ \* قَالَ الَّذِينَ اسْتَكُبُرُوا لِللَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَ نَحْنُ صَدَدُنَّاكُمْ عَنِ الْهُدَىٰ ﴾ كه آن بيان است

﴿ بَلْ كُنْتُمْ مُجْرِمِينَ ﴾ بلكه شماها مجرم بوديد.

سپس مى فرمايد: ﴿ الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكُبْرُوا بَلْ مَكُرُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ ؟ يعنى شب و روز مكر و حيله مى كرديد.

﴿ وَ أَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ ﴾

معصومها الله می فرماید: وقتی که ولی خدا را می بینند که در چه ناز و نعمت است، و خود در آتش دورخند، ندامت خود را پنهان می دارند.

شخصى پرسيد: اى فرزند رسول خدا اين پوشاندن ندامت چه قايدهاى به

حال آنان دارد، به اینکه در عذابند؟

فرمود از شماتت دشمنان کراهت دارند. <sup>ا</sup>

سپس با مال و ثروتشان بر خداوید فخر فروخته و گفتند ؟ نَحْنُ أَكْثَرُ أَمُوالاً وَأَوْلاَداً وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ اموال و مرزيدان ما زيباد است، و سا از عنداب شدگان نخواهيم بود.

پس خداوند آنها را رد کرده و می فرماید: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي یَسْسُطُّ الرُّزْقَ لِسَمْ

یَشَاءُ وَ یَقْدِرُ وَ لَکِنَّ اَکْثَرَ النَّاسِ لاَ یَعْلَمُونَ \* وَ مَا أَمْوَالُکُمْ وَ لاَ أَوْلادُکُمْ بِالَّتِي تُقَلِّدُكُمْ عِنْدَنَا رُلُفَىٰ إِلاَّ مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحاً ﴾ بگو: همانا پروردگارم رزق و روزی را برای هر کسی که بخواهد گسترش می دهد و یا تنگ می گیرد، و لکن بیشتر مردم نمی دانند. و اموال و فرزندانتان شما را به ما نزدیک نمی کنند، مگر کسانی که ایمان بیاورند و عمل صالح انجام دهند که با این عمل به ما نزدیک می شوند.

روایت شده که مردی در نزد اسام صادق اید شده که مردی در نزد اسام صادق اید فرمود: ساکت باش شرو تمندان کرده و از ایشان بد گفت، امام صادق اید فرمود: ساکت باش توانگر اگر صله رحم کند، و به برادران خود نیکی نماید، خدای تعالی اجر این عمل را به او دو چندان می دهد، به خاطر اینکه هم نیکی کرده، و هم فریب دنیای خود را نخورده، هم چنان که قرآن کریم نیز فرموده: ﴿وَ مَا أَمُوالُكُمُ وَلا أَمُوالُكُمُ وَلا أَمُوالُكُمُ وَلا أَمُوالُكُمُ وَلا أَمُن اللهُ مَن آمَنَ وَعَمِلُ صَالِحاً فَلُولِ کِک لَهُمْ جَزاءُ الضَّغَفِ بِما عَمِلُوا وَ هُمْ فِي الْفُرُفَاتِ آمِنُونَ ﴾ اموال و اولاد شما چنان نیستند که شما را به درگاه ما نزدیک سازند، مگر کسی را که ایمان به خدا آورد، و عمل

۱ بحارالانوار، ح ۱، ص ۲۹۴ ؛ بورالشقلین، ج ۴، ص ۲۳۵ ؛ تنصیر صافی، ح ۶ ص ۹۸ ، تعمیر برهان، ج کامن ۲۴۲

صالح انجام دهد، که چنین کسانی پاداششان در برابر اعمالی که کردهاند، دوچندان خواهد بود، و در غرقههای ایمن خواهند زیست. ۱

قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزُقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِنادِهِ وَ يَقْدِرُ لَهُ وَ مَا أَلْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَ هُوَ خَيْرُ الرُّازِقِينَ (٣٩)

وَ يَسَوْمَ يَسَحُشُوْهُمْ جَسِماً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلاَئِكَةِ أَ هَوُلاَهِ إِيَّاكُمْ كَانُو، يَعْبُدُونَ (۴٠)

قَالُوا سُبْخَانَكَ أَنْتَ وَلِلِتُنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِسِهِمْ مُؤْمِنُونَ (۴۱)

۱۳۹ بگو، همانا پروردگارم رزق هر کدام از مدگانش را که بخواهد گسترش می دهند و برای هر کسی که بخواهد تنگ میگرداند، و شما هر چه (در راه حدا) اتفاق کمید عوص آن را می دهند، و او بهترین روری دهندگان است
 ۱۴-(و بیاد بیاور) روری که همهٔ آنها محشور می شوند، سپس به فرشتگان می گوید: آیا اینها گروه شما را پرمنش می کردند.

۴۱ میگویند: پاک و منزهی تو، ولی ما تنها تو هستی به آنها، بلکه آنها جن را می پرستیدند، و بیشترشان به آنها ایمان داشتند.

### ﴿ وَ مَا أَنَّفَقُتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخَلِّفُهُ وَ هُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾

حریز از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: همانا حداوند شارک و تعالی امرش را در هر شب جمعه از اول شب و در شبهای دیگر در یک سوم آخر شب به سوی آسمان دنیا فرو می فرستد که در پیشاپش آن ملکی ندا

۱ وسائل الشبعه: ج ۹، ص ۴۷۶؛ مستدرک الوسائل: چ ۱۳، ص ۱۹؛ بحار الانوار، ح ۱۰۰.
 ص ۲ ور الثقلین: ج ۴، ص ۲۲۸ تقسیر برهان، چ ۶، ص ۲۴۲

میکند آیا توبه کننده ای است که خداوند توبه اش را بپذیرد؟ آیا استغفار کننده ای است تا خداوند او را بپامرزد؟ آیا درخواست کننده ای است تا درخواست کننده ای است تا درخواستش برآورده شود؟ پروردگارا پر هر انفاق کننده بیشتر از آنش اعطا نما و پر هر منع کننده ای مالش را از بین پرده و تلف نما، تا اینکه فجر طلوع میکند، پس زمانی که فجر طلوع میکند آن ملک به امر پروردگار به سوی عرش برمیگردد و ارزاق بین بندگان تقسیم می شود، سپس امامه این به فضیل فرمود ای فضیل بهره تو از آن همان مقدار است که حداوند می فرماید: فضیل فرمود ای فضیل بهرهٔ تو از آن همان مقدار است که حداوند می فرماید: فرد نا أنفاق کنید عوض آن را می دهد، و او بهترین روزی دهندگان است. ا

﴿ وَ يَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلاَثِكَةِ أَهْوُلاَءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ \* وبياد بياور روزى كه همة آنها محشور مىشوند، سپس به فرشتگان مىگويد: آيا اينها گروه شما را پرستش مىكردىد

پس ملائكه مى گويند. ﴿ شُبُخانَكَ أَنْتَ وَلِيُنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنُّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴾ پاك و منزهى تو، ولى ما تنها تو هستى نه آنها، بلكه آنها جنّ را مى پرستيدند، و بيشترشان به آنها ايمان داشتند. "

وَكَدَّتِ الَّذِينَ مِنْ قَبَلِهِمْ وَ مَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلي فَكَيْفَ كَانَ نَكبِر (۴۵)

۴۵ و کسانی که قبل از آنها بودند (پیامبرانشان را) تکدیت کنردند، و در
 حالی که انبها به یک دهم انبچه که به اتها (از مال و معام) دادیم نسی رسند،

١. يحار الأنوار، ج ٨٦ من ١٩٤

٢ محار الاتوار، ج ٩٣، ص ١١٧ ، تعسير برهان ج ١٠ ص ٢٣٤ ، بور التقليل، ج ٢، ص ٢٣٩

پس رسولام را تکدیب کردند، پس مجارات می دست به آنها جگونه بود هاشم بن عمار دربارهٔ آیهٔ ﴿وَکَذَّبَ الَّذِینَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ مَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَیْنَاهُمْ فَکَدَّبُوا رُسُلِي فَکَیْفَ کَانَ نَکِیرِ ﴾ روایت میکند که معصوم النَّلا فرمود: آنها کسانی بودند که رسولانشان را تکنیب کردند و آنهه به رسولان آنها دادیم به یک دهم آنهه که به محمد و آل او داده ایم نمی رسد. ا

قُلْ إِنَّمَا أَعِطُكُمْ بِواحِدَةٍ أَنْ تَغُومُوا لِللهِ مَنْنَى وَ فَرَادَىٰ ثُمَّ نَتَفَكُرُوا ما بِصاحِبِكُمْ مِنْ جِنْهِ إِنْ هُوَ إِلاَّ نَدْبِرَ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدَابٍ شَدِيدِ (۴٦) بصاحِبِكُمْ مِنْ جِنْهِ إِنْ هُوَ إِلاَّ نَدْبِرَ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدَابٍ شَدِيدِ (۴٦) عالم على جير بدو الدرز مىدهم، و آن اين است كه دو معر دو فريا هر يك به تنهائى براى حداويد قيام كنيف سپس بينديشيد كه اين همنشين شما ديوانه بيست، بلكه او الدار دهنده شما در برابر عداب شديد الهي است.

قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَحْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَ هُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (۴۷)

۴۷ بگو: آنچه اجر و مزد از شما حواستهام برای شماست، همانا احبر و

۱ بخارالانواروج ۲۴ من ۳۰۶ و ح ۱۲۶ من ۱۷۱ بورالاقلین ج ۴ من ۱۳۴۱ تفسیر صافی. ج ۶ من ۱۰۵ ؛ تقسیر برهان ج ۶ من ۳۲۴ ۳ م ایالا د ۱۸۵ م ۱۳۶۰ می ۱۳۶۰ می ایال د د

<sup>؟</sup> بجارالانوار، ج ۲۶ ص ۱۴۳ ، تنصیر فنزات کنوفی، ص ۲۳۵؛ ساویل الأسات الظاهره، ص ۴۶۷؛ کافی، ج ۱، ص ۴۲۰ نورالتقلین، ج ۲، ص ۴۳۱؛ تفسیر صافی، ح ۶، ص ۱۰۵

پاداش من بر خداوند است، و او بر هر چیزی شاهد است

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النا اید اید اید اید افزان می الما سالتُکُم مِن الجارود روایت می کند که امام باقر النا اد در دیل اید افزان می خویشان او را دوست بدارند، و آرار و ادیت نکنند، اذا این آیه نازل شد که همین اجر و مزد نیز به نقع شماست، و توابش عاید خودتان می شود. ا

وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ مَزِعُوا مَلاْ فَوْتَ وَ أَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ فَرِيبِ (۵۱) وَ فَالُوا آمَنَا بِهِ وَ أَنَّى لَهُمُ النَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ (۵۲) وَ فَذْ كَفَرُوا بِهِ مِنْ قَبْلُ وَ يَقْذِفُونَ بِالْعَنِّبِ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدِ (۵۳) وَ حَبْلَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ مَا يَشْنَهُونَ كُمَا فَعِلَ بِأَشْيَاهِهِمْ مِنْ فَبَلُ إِنَّهُمْ كَانُوا في شَكِّ مُريب (۵۴)

۵۱ و اگر سیسی رمانی که مالعشان بلند است اما معی بوانید (از عداب الهی)
 فراز کنند، و از جای نزدیکی گرفته می شوند.

۵۲ و میگویند به حق ایمان آوردیم. و اراین مکان دور (قیامت) چگومه میتوانند به آن (ایمان آوردن) دمسترسی پیادا کنند.

۵۳ و به تحقیق قبل از این به آن کافر شدند. و از حایی دور و عایبانه نسبت ماروا میدادند

۵۴\_و (امروز) میان آنها و خواسته هایشان جدایی افتاد، همچنانکه قبل ار این به عقیده های آنها عمل شد، هماناکه آنها در شک و تردید بودند

۱ بحارالانوان ج ۲۲، ص ۲۳۶ تقسیر برهان ج ۶ ص ۴۳۶ تمسیر صافی، ح ۶ ص ۱۰۹۰ ورانده ۱۰۹۶ تمسیر صافی، ح ۶ ص
 ۱ بحارالانوان ج ۴، ص ۲۴۲

## ظهور حضرت قائمان

﴿ وَلَوْ نَرِئ إِذْ فَرِعُوا فَلاْ فَوْتَ ﴾

ابو خالد كابلي روايت كرد كه امام ابي جعفر الله فرمود: به خدا سوگند، كريا همين الآن ميبينم قائماليُّة راكه به حجر تكيه داده است، آن گاه مردم را در رعایت حقش به خدا سو گندمی بعد، و آن گاه می قرماید: ای مردم! هر کس با من در باره خدا محاجه کند، من أولى به خدا هستم، اي مردم هر کس با من در باره آدم مهاجه کند، من اولی و نزدیکتر از سایرین به آدم هستم، ای مردم هر کس با من در باره نوح محاجه کند، من از هر کس دیگر اُولی به نوحم، ای مردم هر کس با من در باره ابراهیم سخن گوید، و احتجاج کند، من خود از هر کس دیگر نر دیکاتر به ابراهیمه ای مردم هر کس با من در باره موسی محاجه کند، من خود آولی به موسی هستم، ای مردم هر کس بنا مین در خیصوص عیسی مجاجه کند و آن جناب را به رخ من بکشد، من خود از هر کس دیگر نزدیکتر به عیسی هستم، ای مردم هر کس با من در خصوص محمد شکرا محاجه کند من خود از هر کس دیگر به محمد تیکی نزدیک تر و اولایم، ای مردم هر کس با من در خصوص کتاب خدا محاجه کند، من از هر کس دیگر به کتاب خدا نزدیکنترم، آن گاه به مقام ابراهیم می آید، و در آنجا دو رکعت نماز میخواند، و با سوگند به خدا حق خود را بیان میکند. ا

سپس امام ابی جعفر الله فرمود: اوست به خدا سوگند مضطر در آیه شریفه: ﴿ أُمَّنْ یُجِیبُ الْمُضَطَّرُ إِذَا دَعُاهُ وَ یَكْثِفُ السَّوة وَ یَجَعَلُكُمْ خُلَفْ ءَ الْأَرْضِ ﴾ ` و اولین کسی که با او بیعت کند، جبرئیل، و سپس سیصد و سیزده

۱. تفسیر عیاشی، ج ۲، ص ۵۶

۲ ممل، آیهٔ ۴۶۲؛ یا کسی که دعای مصطر را احابت میکند و گرفتاریشان را بر طرف میکند و شما را جانشینان رمین قرار میدهد

نفرند، و این عده هر کدام بتوانند، راه افتاده، خود را به وی برسانند، که میرسانند، و هر یک به این صورت به وی نرسند، در رختخوابشان ناپدید میشوند، و منظور امیرالمؤمنین این از عبارت «هم المفقودون عن فرشهم ؛ ایشان از رختحواب مفقود می شوند» همین است، و نیز منظور از آیه فاست بقوال فیرات آین ما تکونوا یا آب بگم الله جبیعا ۴ پس در عمل به خیرات سبقت جویید، که هر جا باشید خدا همگی تان رامی آورد همین است و فرمود منظور از خیرات، ولایت و محبت اهل بیت این است. هم چنان که در جنایی دیگر فرمود: ﴿وَ لَئِنْ أَفَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ٣ آگر عذاب را از ایشان تا مدت کمی تاخیر اندازیم،

منظور از امت معدوده اصحاب قائم الله است که در عرض یک ساعت همه یک جا جمع می شوند، وقتی قائم الله به سر زمین «بیداء» برسد، لشکر سفیان در برابرش صف آرایی می کند، پس خدای عز و جل زمین را دستور می دهد، تا پاهای ایشان را در حود فرو ببرد، و بگیرد، و درباره همین صورد است، که خدای عز و جل می فرماید: ﴿ وَ لَوْ تَرِیْ إِذْ فَرْعُوا فَلاْ فَوْتَ وَ أُخِذُوا مِنْ مَک نِ قَرِیبٍ \* وَ قَالُوا آمَنّا بِهِ ﴾ یعنی می گویند: اینک ما به قائم آل محمد الله ایمان آورده ایم.

﴿ وَ أَنَّى لَهُمُ التَّفَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ . تا . وَ جِيلَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ مَا يَشْتُهُونَ \* يعنى بين أنان و عذاب نشدن، حائل ايجاد مى شود.

﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ تَبل ﴾ يعنى آنهايي كه قبل از ايشان مكدبين بودند، و هلاك شدند ﴿ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكٍّ مُرِيبٍ ﴾ همچنانكه قبل از اين با هم

۱ بقره. آیهٔ ۱۴۸ ؛ پس به سوی حیرات و بیکیها بشتایید، که هر کجا باشید حداوند همهٔ شمه را حاصد میکند.

۲ هود، ایهٔ ۸ و اگر مجارات را تا رمان محدودی از آنها به ناحیر اندازیم.

عقیده های آنها عمل شد، همانا که آنها در شک و تربید بوبند ٔ

ابى الجارود روايت مى كندكه امام باقر الله در معناى آية ﴿ وَ لَوْ تَـرىٰ إِذْ فَرِعُوا ﴾ فرمود: صداكه از آسمان مى آيد.

﴿ وَ أَخِذُوا مِنْ مُكُانٍ قَرِيبٍ ﴾ از زير پاهايشان به سـوى زمـين كشـيده مىشوند. أ

ابوحمزه گوید از امام باقر الله دربارهٔ آیهٔ ﴿ رَ أَنَّى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِیدٍ ﴾ سؤال کردم فرمود: آنها هدایت را از طریقی جستجو می کنند که بدان نمی رسند که اگر از مسیرش آن را طلب می کردند به راحتی و آسانی بدان دست می یافتند. "

بحار الاتوار، ج ۵۲ ص ۳۱۵؛ تور الثقلین، ج ۴، ص ۳۲۲ نفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۷
 به تفسیر صافی، چ ۶۰ ص ۱۰۷؛ تقسیر برهان، ج ۶، ص ۳۴۸

٣ بعسر برهال ٧ ج عرص ٢٣٨؛ بورالتقلين، ج ٢٠ ص ٢٠١ : تعسير صافي، ج ٤ ص ١٠٨

# تفسير سورة فاطر

۳۵ – سـورهٔ فـاطر در مکـه

نازل شیده و دارای ۵۵ آییه

اسبت



### يشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيم

الْحَمَّدُ لِلَهِ فاطِرِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ جاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْبِحَةٍ مَثْنَى وَ نُلافُ وَ رُنَاعَ يَزِيدُ فِي الْحَلْقِ ما يَشَاهُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدبِرٌ (١) ١ - حمد و سپاس حداولدیست که آضریندهٔ آسمانها و رمین است، و ورشتگان را رسولانی قرار داد دارای مالهای دوگانه و سهگانه و چهارگانه آنچه که می حواهد در آفریش می افراید، همانا خداوند سر همر چمیری تواناست.

﴿الْحَنْدُ لِلَّهِ قَاطِرِ السَّنَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلاَثِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَ رُبَاعَ﴾

امام صادق الله فرمود: خداوند ملائکه را مختلف خلق کرد، پیامبر الله خبر نیان خبر نیان خبر نیان خبر نیان خبر نیان در بر نیان دری برد چون قطره شبنمی که روی گیاهان می افتد. آن قدر بزرگ بود که بین آسمان و زمین را پر می کرد.

و نیز فرمود: هر گاه خدای عز و جل به میکائیل دستور دهد به زمین هبوط کند، یک پایش روی زمین هفتم، و پای دیگرش روی آسمان هفتم قرار خواهد گرفت، و نیز خداوند متعال فرشتگانی دارد که نیمی از آشها از یخ، و نیم دیگرشان از اتش است، و ذکرشان این است که: «یا مؤلفا بین البرد و النار ثبت قلوبنا علی طاعتک ؛ ای خدایی که بین یخ و اتش الفت افکندی، دلهای ما را بر طاعتت ثابت بدار».

فرمود: خداوند ملکی دارد قاصلهٔ ما بین گوش او تما چشمش سه اندارهٔ پانصد سال پرواز پرنده است. ملائکه نه آب و غذا میخورند و نه نکاح دارند همانا به نسیم عرش تامین میگردند، یک گروه از ملائکه تما روز قیامت در حال رکوع هستند و گروهی نیز هستند که تما روز قیامت در حال سحده میباشند.

امام صادق علی فرمود که رسبول خدا نیای فرمودند: خداوند هیچ چیزی را به تعداد و کثرت ملائکه نیافریده است، در هر روز و یا در هر شب هفتاد هزار ملائکه به سوی زمین می آیند و خانهٔ خدا را طواف می کنند سپس به زیارت رسول خدا نیای و بعد به زیارت امیرالمومیین ای آمده و سلام می کنند و سپس به زیارت امام حسین ای می آیند و در آنجا می مانند، و در هنگام سحر به سوی آسمان بر می گردند و دیگر هرگز روی زمین بر نمی گردند \*

امام باقری فرمود همانا خداوند اسرافیل و جبرائیل و میکائیل را از یک تسبیح خلق کرده است و برای آنها گوش و چشم و عقل نیکو و سرعت قهم قرار داده است. "

#### فرمايش حضرت على 🁺 دربارة صفت ملائكه

امير المؤمنين الله در باره خلقت ملائكه قرموده: خدايا ملائكه را أفريدي،

١ بنجار الاتوار، ج ١٥٤ ص ١٧٤

۲ تعمیر برهای، ج کامن ۲۵۳؛ بورالثقلین، ج ۱۴ من ۲۴۹ نفسیر صافی، ج کامن ۱۱۴

و در آسمانت جای دادی، مالائکهای که نه در آنان سستی هست و نه غفلت، و نه در ایشان معصیتی مفهوم دارد. آری آنها عالمترین خلق تو به تو هستند و ترسنده ترین خلق تو از تواند، و مقرب ترین خلق تو به تواند، و عامل ترین خلق تو به فرمان تواند، نه خواب بر دیدگان ایشان مسلط می شود، و نه در عقلشان سهوی پیدا می شود، و نه خستگی بدنها، ایشان نه در پشت پدران جای می گیرند، و نه در رحم مادران، و نه خلقتشان از ماء مهین است، بلکه تو ای خدا ایشان را به نوعی دیگر ایجاد کردهای، و در آسمانهایت منزل دادی، و با جای دادنت در جوار خود اکرامشان کردهای، و بر وحی خود امین ساختی، و جای دادنت در جوار خود اکرامشان کردهای، و بر وحی خود امین ساختی، و با گشان ساختی، و از گناهان خود شری نمی شدند، و اگر تثبیت تو نبود خود قوی نمی شدند، و اگر تثبیت تو نبود خود شری نمی شدند، و اگر تثبیت تو نبود خود شری نمی شدند، و اگر تثبیت تو نمی کردند، و اگر تو نبودی آنها هم نبودند.

لیکن اگر آنها که این همه نزد تو مقام دارند، و تو را اطاعت میکنند و نزدت دارای منزلتند، و غفلتشان از امر تو اندک است، آنچه را که از تو بر ایشان پوشیده مانده مشاهده می کردند، و آن عظمت را که تا کنون از تو پی نبرده اند پی می بردند، قطعا عبادت و عمل خود را کوچک می شمردند، و نفس خود را به ملامت می گرفتند، و می دانستند که تو را آن طور که باید عبادت نکردند، منزهی تو که خالقی و معبودی، رفتارت با مخلوقانت چقدر نیکو است. ا

مَا يَفْنَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَكَ لَهَا وَ مَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ

١ بحار الاتوار، ج ١٥٥ من ١٧٥ ؛ تفسير برهان، ج ١٠ من ١٣٥٣ ؛ بور الثقلين، ح ٢٠ من ١٣٥٠ ، مدير صافي، ج ١٠ من ١١٥٠ .

#### تَعْدِهِ وَ هُوَ الْعَرِيرُ الْحَكِمُ (٢)

۲ حلاوند در هر رحمتی را به روی مردم نگشاید هیچ کسی نمی نواب.
 حلوی آن را نگیرد، و خلوی هر آنچه را که نگیرد هیچ کسی نمی تواند به عیر از او آن را نمرسند، و او عریر و حکیم است.

امام صادق الله عنه عنه أيه ﴿ مَا يَغْتَحِ اللَّهُ لِلتَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَها \* مى فرمايد: متعه يكي از آن رحمتهاست. أ

أَ فَمَنْ زُيْنَ لَهُ شُوهُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاهُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشاهُ فَلاَ تَذْهَبْ نَفْسُكَكَ عَلَيْهِمْ حَسَراتٍ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ بِنا يَضْمَعُونَ (٨) وَ اللّهُ الّذِي أَرْسَلَ الرّيَاحِ فَشَيْرُ سَخَاباً فَسُقْناهُ إِلَى بَلْدٍ مَيْتٍ فَأَخْبَيْنا بِهِ الْأَرْصَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ الشُّهُورُ (٩)

۸ - آیا کسی که عمل رشتش برای او ریسا حیلوه داده شیاه و آن را میکو میبند (همانید شخص بیگوکار واقعی است) پس حداوید هر کسی را که بخواهد گمراه و هر کسی وا هم که خواست هدایت میکند، پس جات را به حاطر آنها از شدت عم و حسرت از دست مده، همانا حداوید به آنچه که آنها انتجام می دهند آگاه است.

۹ حداوید آن کسی است که بادها را فرستاد که ابرها را به حبرکت در بیاورید، پس ما آن ابرها را به صرکت در بیاورید، پس ما آن ابرها را به سرزمینهای مُرده می رانیم و (به وسیلهٔ بازال آن ابرها) رمینهای مُرده را زماده می کنیم وستاحیز (مردگان) ایس چسین است.

ا وسائل البشعة، ج ۲۱، ص ۹، بحار الانوار، ح ۱۰، ص ۲۹۸؛ بفسیر برهان، ج ۶، ص ۳۵۲
 بور الثقلین، ج ۴، ص ۳۵۰

هاشم بن عمار دربارهٔ آیهٔ ﴿ أَفَمَنْ زُیِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَ آهُ حَسَناً فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلا تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِهَ يَصَنْغُونَ ﴾ روايت مى كند كه اين آيه دربارهٔ زريق و حبتر أ خازل شده است أ

سپس خداوند عز و جل با زنادقه و مادىپرستان احتجاج نموده و مىفرمايد: ﴿اللّٰهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتَثِيرُ سَخَاباً فَسُقُنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيْتٍ ﴾ سرزمين مرده آن است كه هيچ كياهي در آن نيست.

﴿ فَأَخْيَتُنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا ﴾ يعنى به وسيلة باران زمين را زنده مىكنيم ﴿ كَذَٰلِكَ النُّشُورُ ﴾ رستاخيز (مردگان) اين چنين است. "

مَنْ كَانَ يُربِدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً إِلَــَّهِ يَنْضَعَدُ الْكَــَئِمُ الطَّـبُثُ وَ الْـعَمَلُ الصّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالْدَبِنَ يَمْكُرُونَ السُّئِنَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَ مَكْرُ أُولِئِكَ هُوَ يَتُورُ (١٠)

 ۱۰ مرکس که طالب عرت است (باید از خداوند بحواهد) که همهٔ عرت از برای حداست، کلمات پاکیره به سوی او صعود میکند، و عمل صالح به سوی او بالا می رود، و کسانی که نقشه های رشت میکشید برای آنها عداب شدیدی است، و مکر (نقشهٔ) آنها بابود می شود.

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيّبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ كلمة اخلاص و اقرار به أن چه كه از جانب خداوند آمده از واجبات است و ولايت عمل صالح را به سوى خداوند بالا مىبرد.

۱ رریق بمعنی کور دل است و حشر بمعنی روباه ۱ که ما روساه بنازی و مکنر و حبیه حق امپرالمؤمین طبیعی و اهل بیت طبیبین و طاهرین سلام الله علیهم احمعین را عصب بمودند.
 ۲ محار الابودر، ح ۲۰ ص ۱۵۳ ، بور التقلین، ج ۲، ص ۲۵۱ ، تفسیر برهان، ح ۶ ص ۲۵۵
 ۳ تفسیر برهان، ج ۶ می ۲۵۶

امام صادق الله محمد رسول الله على ولي الله و خليفة رسول الله» مي ماشد و فرمن الله على ولي الله و خليفة رسول الله مي ماشد و فرمود: عمل صالح اعتقاد داشتن به وسيلة قلب است به اينكه آن حق از حالب بروردگار عالميان است و هيچ شكى در آن نيست أ

ابی الجارود روایت میکند که امام باقریانی فرمود که رسول خدا تیان فرمودند: برای هر سخنی مصداقی از عمل است که یا آن را تصدیق میکند و یا تکذیب، پس وقتی انسان سخنی بگوید و با عمل خود سخن خود را تصدیق کند، یعنی به گفته خود عمل کند، آن عمل گفتار او را به سوی خدا بالا می برد، و اگر عملش مخالف گفتارش باشد، گفتارش را نیز روی عمل خبیش گذاشته، در آتش می اندازند. "

وَاللَّهُ خَلَفَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نَطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزُّواجاً وَ مَا نَحْمَلُ مِنْ أَنْثَى وَلاَ تَضَعُ إِلاَّ بِمِلْمَهُ وَمَا يُعَمُّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَ لا يُنْفَصُ مِنْ عُمَّرِهِ إِلاَّ مِي كَتابٍ بنَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسْبِرُ (11)

۱۱ \_ و خداوند شما را از حاک افرید، سپس از نطعه، سپس شما را روح (ژن و مرد) قرار داد، و هیچ ژنی بیاردار سمیشود و بیارش را به رمین سمیگذارد مگر به علم اوست، و هیچ کسی عندر طبولانی سمیکنا، بنا از عمرش کم تمرگزدد مگر آنکه در کتاب (علم الهی) ثبت است، و همانالین کار بر خداوند آسان است.

﴿ مَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَ لاَ يُنْقَصُ مِنْ عُمَّرِهِ إِلاَّ فِي كِسَابٍ \* يعنى در كتاب

<sup>1.</sup> بحار الاتوار، ج 66 ص 54

٢. بحار الأبوار، ج عمر من ٢٤٤ تقسير صافي، ج عراض ١٣٠ ، بور الثقلين، خ ٢، ص ٣٥٢

مینویسد که عمر چه کسانی را باید کم کند و یا زیاد، و این رد منکرین بداء است. ا

وَ مَا يَشْتَوِي الْنَحْزَانِ هَٰذَا عَدْتُ قُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَائِهُ وَ هَذَا مِئْحٌ أُجَاحٌ وَ مِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحُماً طَرِيًّا وَ تَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةٌ نَلْبَشُونَهَا وَ نَرَى الْـهُلُكُ فَهِهِ مَواخِرَ لِتَنْتَغُوا مِنْ فَصَٰلِهِ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢)

1۲ و هرگر دو دریا مساوی سیستند، ایس یکی آش شبیرین و گنوازا و توشیدش دلچست و آن یکی شور و تلح و ولی از هر کنام گوشت تر و تاره می حورید، و ژیورهایی (لؤلؤ و مرجان) از آن استخراح کرده می پوشید، کشتیها وا در آن می پیشی که آبها را می شکافد (و به جنو می رود) تنا ار قصل الهی بهرهمند گردد، و شاید که شکر گزار (بعمتهای الهی) باشید

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله الله عنه أيه ﴿ وَ مَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ قُراتٌ سَائِعٌ شَرَابُهُ وَ هَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ ﴾ فرمودند: مراد از احاج

تلخي است.

﴿ وَ تَرَى الْقُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ ﴾ كشتى به وسيلة باد جلو و عقب مى رود. "

يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَ سَخَّرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمرَ كُنَّ يَجْرِي لِأَحَلٍ مُسَمَّى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَاللَّهِنِ تُلْعُونَ مِنْ دُولِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ (١٣)

۱۳ ــاو شب را در روز و ررز را در شب ناحل میکند. و خورشند و ماه را

تعسیر برهان، ح عدص ۲۵۹؛ ورالثقلین، ج ۱۴، ص ۲۵۳
 تورالثقلین، ج ۱۴، ص ۲۵۷؛ تقسیر برهان، ج ۱۶، ص ۲۶۰

مسخر کرده که هر یک به ملت صعیبی در حرکت می باشند. اس است حداوید پروردگار شما، حکومت از برای اوست، و کسانی راکه به عبر از و می حوانید به اندازهٔ پوست نازک روی هستهٔ خرما مالک نیستند

﴿ وَ الَّذِينَ تُدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَعْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ كلمه ﴿قطمير ﴾ به معناي پوست نازكي است كه روى هسته خرما كشيده شده است.

إِنْ تَدْعُوهُمْ لا يَشْمَعُوا دُغَاءَكُمْ وَ لَقَ شَيْعُوا مَا اشْتَجَاتُوا لَكُمْ وَ يَوْمَ الْقِيامَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَ لاَ بُنَنْئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴿١٣)

1۴ ـ اگر آنها را بحوانید صدای شما را نمیشتوند، و اگر بشنوند نمیتواند. جواب شما را بدهند، و روز قیامت شرک شما را منکر میشوند، و هیچ کس مانند حنیر (حداوتد خانا و آگاه) شما را آگاه نمیکند

خداوند سپس با بت پرستان احتجاج کرده و می فرماید: ﴿إِنْ تَسَدُّعُوهُمُ لا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَ لَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ ـ تا ـ بِشِرْكِكُمْ ؟ يسعني در روز قيامت شرك شما را كه آنها را به خدائي گرفته بوديد منكر مي شوند و از پرستش شما تبري جسته و ابراز تنفر مي كنند.

وَلَاٰتَزِرُ وَازِرَةً وِزُرَ أَخْرَىٰ وَإِنْ تَدَّعُ مُثَقَلَةً إِلَى جِمْلِهَا لَا بُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْمِىٰ إِنَّمَا تُنْذِرُ الدَّبِنَ يَخْشَوْنَ رَبِّهُمْ بِالْغَيْبِ وَ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَ مَنْ تَرَكَى فَإِنَّمَا يَتَرَكَمَٰى لِنَفْسِهِ وَ إِلَى اللّهِ الْمَصِبِرُ (١٨)

۱۸ و هیچ شخصی گناه کاری بارگناه دیگری را به دوش بمیگیرد، و اگر
 شخص مسگین باری کسی را برای بردن بارگناهش بخواند چیری از بارش
 را بر تمی دارید و اگر چه از خویشان باشند و همانا تو قعط می توانی کسایی

را اندار کنی که در پنهانی از پروردگارشان می ترسند، و سمار به پا می دارند؛ و هر کس پاکیزه باشد همانا نتیجهاش به حود او بر می گردد، و پنازگشت همه به سوی حداست.

﴿ وَ لَا تُزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرِيٰ ﴾ يعني هيچ کس بار گناه کس ديگري را بـر دوش نميگيرد.

﴿ وَ إِنْ تَدْعُ مُثَقَلَةً إِلَىٰ حِسْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَ لَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ يعنى كناه كسى را كس ديگرى بر دوش خود حمل نمىكند مگر كسى كه به گداهى امر كند كه در اين صورت آمر و مامور گناهكار هستند.

> وَ مَا يَشْتَوِي الْأَغْمَىٰ وَ الْبَصَبِرُ (١٨) وَ لَا الظَّلُمَاتُ وَ لَا النُّورُ (٣٠) وَ لاَ الظُّلُ وَ لاَ الْحَرُورُ (٢١)

وَ مَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاةُ وَ لاَ الْأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يُشمِعُ مَنْ يَشَاهُ وَ مَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْقُبُورِ (٢٢)

14 سو هرگز کور و بیتا مساوی نیستند :

۲۰ سو ته تاریکیها و روشناتی؛

۲۱ ـ و ته سایه و (محیط) سوزان ؛

۳۲ ساو هرگر زبدگان و گردگان با هیم مساوی نیستند هسانا حداوسا سخنانش را بهگوش هر کسی که بخواهد میرساند، و تو نعیتوانی (سخن خود را بهگوش) کسانی که در قبرها هستند (مردماند) برسانی

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَ الْبَصِيرُ ﴾ مثلى است كه خداوند از براى صومن و كافر زده است.

﴿ وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَ لاَ النُّورُ \* وَلاَ الظُّلُّ وَ لاَ الْحَرُورُ ﴾ كه مراد از «ظل» انسان و

مراد از «حرور» چهارپایان هستند.

﴿ وَ مَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَ لاَ الْأَمْوَاتُ ﴾ و هركز زندكان و مردكان با همم مساوى نيستند.

سبس فرمود: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَ مَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ \* اين كافران از تو چيزي را نمي شنوند و بدان عمل نمي كنند هم چنانكه مردگان در قبرها نشنيده و عمل نمي كنند.

إِنَّ أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَ نَذَيراً وَ إِنْ مِنْ أَمَّةٍ إِلاَّ خَلا فَهِها نَدَيرٌ ﴿٢٣) وَ إِنْ يُكَذَّبُوكَ مَقَدُّ كَذَّتَ الدَّيِنَ مِنْ فَبْلِهِمْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ وَ بِالزُّئرِ وَ بَالْكِتَابِ الْمُنْيِرِ ﴿٣٥)

نْمُ أَخَذْتُ الَّدِينَ كَفَيْرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكبِرِ (٣٦)

در میان خود اندار کنندهای داشت.

اً لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَثْرَلَ مِنَ السَّنَاءِ مَاءً فَأَخْرَجُنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَيْفاً أَلُو تُهَا وَ مِنَ الْجِنَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَ حُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلُواتُهَا وَ غَرابِبُ سُودٌ (٢٧) وَ مِنَ النَّاسِ وَ الدَّوَابُ وَ الْأَنْغَامِ مُخْتَلِفٌ أَلُوانَهُ كَدلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ

عِبَادِهِ الْمُلْمَاءُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ غَفُورٌ (٢٨) ٢٢ ــ هماما ما تو را به حق بشارت دهنده و انفار كنيده فرستاديم، و هر امثى

70 و اگر تو را تکدیب میکنند (حای تعمید بیست) به تحقیق کساسی که قبل از اینها بودهاند آنها هم (پیامبرانشان را) تکدیب میکردند، که رسولال آنها با دلائلی روشن و با پند و موعظه و کتاب روشنگر به سوی آنها آمدناد ۲۶ دسیس کافران را (به خاطر گناهانشان) گرفتم، پس عداب من برای ا عا چگونه بود؟

۲۷ ـ آیا دیدی که شمشاوست از آسسمال آیس تسازل کنرد و از آل مسیوه های

گوراگومی (از زمیں) بیرون آوردیم؟ و از کومها نیز زامهائی سمیا. و سرح نه زنگهای گوماگون و گاه سیاه آفزیادیم.

۲۸ و از مردم و جبناگان و چهاریانان نیز رنگهای گوناگونی هست اکه
 خلا افرید)، که حق چنین است، همانا بندگان عالم از خداوند می ترسند،
 همانا خداوند عزیر و آمرزنده است.

﴿ وَ إِنَّ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَّ خَلاَّ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ براي هر زماني امامي است.

سبيسُ بزرگانُ أَن را ذكر كرده و مى فرمايد: ﴿ أَلَمْ تَرَ ـاى محمد ـ أَنَّ اللَّهَ أَنْ اللَّهَ أَنْ اللَّهَ أَزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَلِقاً أَلُوانُهَا \_ تا ـوَ غَرَابِيبُ سُـودٌ \* غرابيب به معناى كلاغها الست. أ

وَ وَ مِنَ النَّاسِ وَ الدُّوَابِّ وَ الْأَنْعَامِ مُتَحَتَّلِفَ أَلُوانَهُ كَثَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِهَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ و معناى آن اين است كه بندگان عالم و دانا از خداوند مىترسند.

إِنَّ اللَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَنْفَقُوا مِثْنَا رَزَقُناهُمْ سِرًّا وَ عَلاَئِيَةً يَرْجُونَ تِجَازَةً لَنْ تَجُورَ (٢٩)

لِيُوَفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَ يَرَبِدَهُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ فَفُورٌ شَكُورٌ (٣٠) وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقَّ مُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللَّهَ بِعِنادِهِ لَخَيرٌ بَصِيرٌ (٣١)

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابِ اللَّهِ بِنَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَسِنْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِسْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقَ بِالْخَبْرَاتِ بِإِذْنِ اللّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ (٣٢) جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلِّونَ فيها مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهْبٍ وَ لُؤْلُوا وَ لِمَاسُهُمْ فيها حَرِيرُ (٣٣)

۱. تقسیر برهان، ج ۱۶ ص ۲۶۱

وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلَٰهِ الَّذِي أَذَهَتَ عَنَا الْحَزَنَ إِنَّ رَبُّنَا لَقَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) الَّذِي أَخَلُنَا ذَارَ الْمُقَامَةِ مِنْ فَضَّلِهِ لا بَسَسَّنا صِبِهَا سَصَتْ وَ لا بَسَسَّنا صِيه، لَغُوبٌ (٣٥)

وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ مَارُ جَهَنَّمَ لا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا وَ لا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مَنْ عَدَامِهَا كَدَلِكَ مَجْرِي كُلِّ كَفُورِ (٣٦)

وَ هُمْ يَصْطَرِخُونَ فِهِهَا رَئَنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحاً عَيْرُ الَّذِي كُنَا نَعْمَلُ أَ وَ لَمْ نُعْمُرُكُمْ مَا يَتَذَكُرُ فَهِهِ مَنْ تَذَكَّرُ وَ جَاءَكُمُ النَّذَيْرُ فَذُوقُوا فَمَا لِنطَالِمِينَ مِنْ نَصِيرِ (٣٧)

۲۹ ـ همانا کسانی که کتاب الهی را تلاوت میکنند. و نمار به با میدارند، و آمچه را که به آمها روزی دادمایم در پنهان و آشکار انفاق میکنند، تجارتی ر امید دارند که هرگز فلرز و زیانی درآن مباشد.

۳۰ ـ تا حداوید به آنها باداش کامل عطا کند. و از فصل حدودش سر آسها میفراید، هماناکه او آمرزمده و شکر گوار است

۳۱ و آمچه از کتاب بر تو وحی فرستادیم حق است و تصدیق کسده بنا کتابهای قبل از آن ، همانا حداوند به بندگانش خبیر و بیناست.

۳۲ ـ سپس این کتاب را به مندگان سرگریدهٔ حبود سه خیرات دادیسم، پس گروهی از آنها بر حود ستم کردند و گروهی میانه رو بودند و گروهی نیز به ادن محداوند در خیرات و نیکیها سنقت گرفتند، این همان فضیلت بزرگ است

۳۳ بهشت همیشگی که در آن وارد می شوند در حالی که خودشان را با رو و گوهرهائی از طلا و مروازند از استهاند، و فناسشان در آنجا خربر است ۳۴ و میگویند خمد و سپاس خداویدی که عم و اندوه را از ما برطرف معود، همانا پروردگار ما آمرزنده و شکرگزار است ۳۵ همان کسی که ما را به فصل خود دراین منزل همیشگی جای داد، که در اینجا هیچ زنجی به ما نمیزساد و سه هیچ سستی و حستگی میبلا نمی شوئیم.

۳۶ و کسانی که کافر شدند برای آمها آتش جهم است، که دستور مرکشان صادر تمی شود تا ممیرند، و از عدات آمها کم نمی شود، اینچنین هر شخص کفران کنندهای را کیفر میکنیم

۱۷ و آنها در آنش جهم فریاد می زند ای پروردگار، ما را بیرون بیاور تا به غیر از آنچه که عمل می کردیم عمل صالح انجام دهیم، (به آنها گفته می شود؛) آیا شما را به اندازمای عمر تدادیم که هنر کس اهل تدکر بود متذکر می شد؟ و انقار کنندهای به سراغ شما بیامد؟ اکتون (عقاب الهی را) بچشید که برای ستمکاران هیچ یاوری نیست.

خداوند از مومنانی که اموالشان را در اطاعت الهی انفاق میکنند یاد کرده و می فرماید: ﴿إِنَّ الَّذِینَ یَتْلُونَ کِتَابَ اللَّهِ وَ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَ عَلاَئِیَةٌ یَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾ که ﴿لن تبور ﴾ یعنی هرگز زیان نمی بینند.

سهس پیامبرش را خطاب قرار داده و می فرماید: ﴿ وَ الَّذِي أُوحَيَّنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَّابِ هُوَ الَّذِي أُوحَيَّنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَّابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ و آنچه از كتاب برتو وحى فرستاديم حق است و تصديق كننده با كتابهاى قبل از آن ، همانا خداوند به بندگانش خبير و بيناست. \

سپس آل محمد را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿ ثُمَّ أَوْرَ ثُمَّا الْكِتَابَ اللَّهِ بِنَ الْحَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ كه منظور از ﴿عبادنا ﴾ اثمه الله عليه مىداشند سپس مىفرمايد: ﴿فَعِنْهُمْ ظَالِمُ لِمَقْسِهِ ﴾ يعنى از آل محمد كه غير از ائمه الله المعالية

١. تفسير برهان، ج ٥٠ ص ٢٦٤

میباشند که منکر امام هستند.

﴿ وَمِنْهُمْ مُقَتَصِدٌ ﴾ يعنى كسى كه اقرار به امام مىكند ﴿ وَمِنْهُمْ سَابِقَ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ كه مراد امام اللَّا است.

سپس خداوند آنچه را که از درای دشمنان و مخالفان و ستمکاران به حق امامان ﷺ آماده کرده ذکر نموده و می فرماید: ﴿ وَ اللَّذِینَ کَفَرُوا لَهُمْ سَرُ جَهَنّمَ لا یَقْضَیٰ عَلَیْهِمْ فَیَمُوتُوا سَتا وَ هُمْ یَصْطَرِخُونَ فِیهًا ﴾ یعنی ناله می زنند و فریاد می کنند ﴿ رَبّنَا أَخْرِجُنَا نَعْمَلُ صَالِحاً غَیْرَ الَّذِی کُنّا نَعْمَلُ ﴾ ای پروردگار، ما را بیرون بیاور تا به غیر از آنچه که عمل می کردیم عمل صالح انجام دهیم

پس خداوید آنها را رد کرده و میفرماید: ﴿ أَ وَ لَمْ نُفَتَّرُكُمْ مَا یَتَذَكَّرُ فِیهِ مَنْ تَذَكَّرَ ﴾ یعنی به شما عمر دادیم تا به همهٔ امور آگاهی پیدا کردید.

﴿ وَ جَاءَكُمُ النَّذِيرُ ﴾ يعنى رسول الله ﷺ را براى شما مرستاديم به خود نيامديد ﴿ فَذُو قُوا فَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ اكتون عذاب الهى را بهشيد كه براى ستمكاران هيچ ياورى نيست.

إِنَّ اللَّهَ يُشْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ أَنْ تَزَولاً وَ لَئِنَّ رَالتَا إِنْ أَسْنَكُهُمَ مِنْ أَخَدٍ مِنْ مَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ خِلْهِماً غَفُوراً (۴۱)

وَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ خَاءَهُمْ مَدَبِرُ لَيَكُومُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الأَمْمِ فَلَمَّا خِاءَهُمْ نَدَبِرٌ مَا رَادَهُمْ إِلاَّ نَقُوراً (۴۲) اشْتِكْبَاراً فِي الْأَرْصِ وَ مَكْرَ السَّيِّيْ وَ لاْ يَنحِقُ الْمَكْرُ السَّيِّقُ إِلاَ بِأَهْلِهِ فَهَلْ نَتْطُرُونَ إِلاَّ سُنَّتَ الْأَوْلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ نَبْدِبِلاً وَلَنْ نَجِدَ لِسُنَّتِ اللَهِ تَحْوِيلاً (۴۳)

۴۱ همانا حداوتد اسمایها و رمین را نگه میدارد تنا (از مسیر حبود) منحرف بشوند، و هرگز متحرف بعیشوند، و کننی به غیر از او نمینواند آنها را نگه دارد، همانا حفاوند پردبار و آمرزنده است.

۴۲ و آنها به خداوند سوگند محکمی حوردند که اگر اندار کندهای بری آنها بیاید از استهای دیگر هدایت یافته تر حواهند بود پس هسگامی که اندار کنندهای برای آنها آمد اتبا به حر فرار و نفرت بر آنها چیری بیفرود ۴۳ اینها به حاظر استکبار در روی زمین و حیلههای رشتشنان بنود، حیلههای رشتشنان بنود، حیلههای رشت تنها بامان صاحبتی را میگیرد، پس آیا آنها چیری حبر مبنت گذشتگان را انتظار دارند؟ پس هرگر برای سنت الهی تنادیلی نخوهی یافت، و هرگر برای مبنت الهی تنادیلی نخوهی یافت،

خداوند گفتار قريش را نقل كرده و مي فرمايد. ﴿ وَ أَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَٰذَ أَيْمَانِهِمُ لَيْنَ جَاءَهُمُ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الْأَصَمِ ﴾ يعنى آنهائى كه هلاك شدند. ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ نَذِيرٌ ﴾ يعنى رسول الله يَهَاؤَالًا .

وَمَنْ وَادَهُمْ إِلاَّ نَقُوراً ۞ اسْتِكْبَاراً فِي الْأَرْضِ وَ مَكْرَ السَّيِّئِ وَ لاَ يَحِيقُ الْمَكُرُّ السَّيِّئُ الِالْمِالَةِ﴾ السَّيِّئُ الِا بِأَهْلِهِ﴾

امیرالمؤمنین علی این در نامه ای که خروج عایشه و حرکتش را به سوی بصره و نافرمانی و عصیان طلحه و زبیر را به اطلاع شیعیان خود مرقوم داشته و نوشته بود کدام گناه بزرگتر از آن است که طلحه و زبیر همسر پیامبر آزارهٔ را از خانه خودش بیرون آورده که خداوند او را در پس پرده قرار داده بود و عیالات حود را در پردهٔ حفاظت مستور و محفوظ داشته اند و علنا مخالفت خدا و رسولش را کرده و مرتکب سه معصیت گشتند که ضرر و

زیان آن به سوی مردم عاید گردید اول ظلم، دوم مکر و حیله، سوم نقص عهد و بیعت که کیفر و عقاب هر سه در قرآن و کتاب خدا تصریح و بیان شده که خداوند می فرماید: ﴿ یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنَّهَا بَعْیُكُمْ عَلَیٰ أَنْفُسِكُمْ ﴿ ای مردم همانا بغی و ستم شما به خودتان بر می گردد

و دربارهٔ نقض عهد فرموده: ؟ فَمَنُ نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ؟ ` پس هر كس پيمان شكنى كند به ضرر خودش پيمان شكنى كرده است.

و در مورد مكر و فريب مىفرمايد؛ ﴿ وَ لاَ يَجِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّقُ إِلاَّ بِأَفْلِهِ \* و آنها مرتكب بغى و ظلم به من شده و بيعت مرا نقض نموده و عهد شكنى كرده و نسبت به من مكر و تزوير روا داشتند "

اً وَ لَمْ يَسيرُوا هِي الْأَرْصِ فَيَنْطُرُواكَيْفَ كَانَ عاقِيَةُ الَّذِينَ مِنْ فَبْلِهِمْ وَكَانُو، أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَ مَاكَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاواتِ وَ لأَ هِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَليماً قَدِيراً ﴿٢٣)

وَ لَوْ يُوْاجِدُ اللهُ النَّاسَ بِما كَسَبُوا مَا تُرَكَ عَلَى ظَلَهْ هِا مِنْ دَاتِهُ وَ لَكِنْ يُواجِدُ اللهُ النَّاسَ بِما كَسَبُوا مَا تُرَكَ عَلَى ظَلَهْ كَانَ بِعِبادِهِ بَصِيرٌ (٤٥) يُوَخُوهُمْ فَإِنَّ اللهُ كَانَ بِعِبادِهِ بَصِيرٌ (٤٥) اللهُ كَانَ بِعِبادِهِ بَصِيرٌ (٤٥) اللهُ كَانَ بِعِبادِهِ بَصِيرٌ (٤٥) اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ بِعِبادِهِ بَصِيرُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

۴۵ و اگر حداوند مردم را به حاطر اعمالشان مواحده کند، هیچ جنسده ای را بر روی زمین باقی ممیگذارد، و لکن آن (مواحده) را تا مدت معین به باحیر انداحته است (و به انها مهلب داده است)، پس هنگامی که احل انها

۱ يوس، آية ۲۴

٣. فتح، أيات

٣. يحرالانوار، ج ٢٣، من ١٠٧

فرا برسهٔ (حداوند طبق عمل آنها مجازات میکند) و همانا حداوند به حال بندگانش بیتاست.

﴿ أَوَ لَمُ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ آيا در قرآن و در اخبار گذشتگان که به هلاکت رسيدند نمينگرند.

﴿ فَيَتُظُرُّوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ تا ببينند عاقبت كساني كه قبل از اينها بودهاند چگونه يود؟

﴿ وَلَوْ يُوا خِذُ اللّٰهُ النَّاسَ بِمَاكَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَكِنْ يُؤخُّرُهُمْ إلى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ خداوند آنها را در هنگام معصیت و در زمان غفلت و بی خبری نمی گیرد. ا

سکونی از امام جعفر صدادق اید از هدرش روایت می کند که رسول خدا تیای فرمویند: از علم خدا گدشته و مرکب قلم خدا به این قضایی که رانده و این قدری که مقدر کرده خشک شده، که کتاب خدا جای خود را در نشر باز کند، و رسولان خدا تصدیق شوند، و آنها که ایمان می آورند و تقوی دارند به سعادت برسند، و آنها که تکدیب می کنند و کفر می ورزند به شقاوت برسند، و مؤمنین به ولایتی از خدای عز و جل و مشرکین به برائتی از او نایل شوند.

آن گاه رسول خدا بَنَ فرمود.خدای عز و جل می فرماید: ای فررند آدم اتو به مشیت من برای خودت می خواهی آن چه را می خواهی، و به اراده من برای خودت اراده می کنی، و به فضل نعمت من بر تو، خودت اراده می کنی، و به فضل نعمت من بر تو، چنان نیرومند شده ای که می توانی سر از فرمانم برتابی، و به قوت و عصمت من و عافیتم موفق شده ای که واجبات مرا ادا کنی.

پس اگر واقعا حسناتی داری، خود من به آن حسنات از تو سزاوار ترم، و تو به گناهانت از من سزاوار تری، همیشه خیر من به سوی تو نازل است، و من

ا. تفسیر برهال، چ 5 ص ۲۷۶

با آن خیر به تو انعام میکنم، و شر تو به خودت برمیگردد، به عنوان کیعر جنایاتی که کردهای و به کثرت تسلطی که من به تو دارم به سوی طاعتم رو نهادی و به سوء ظنی که به من داری از رحمتم مایوس شدی.

پس با این بیان حمد و سپاس برای من است و حجت علیه تو تمام است، و تو با این بیان حمد و سپاس برای من است و حجت علیه تو تمام است، مستحق پاداش نیکی که نزد من است گشتی، من هیچگاه از تحذیر تو کوتاهی نکردم، و تو را در حین سرگرمی و غرورت به عذاب نگرفتم

آن گاه فرمود: این عمان کلام خدا است که می فرماید: ﴿ وَ لَوْ يُوْاخِذُ اللّٰهُ اللهُ خاطر الله خاطر اعمالشان مواخذه کند، هیچ جنبندهای را برروی زمین باقی نمی گذارد.

و نیز می فرماید من تو را به بیش از طاقت تکلیف نکردم، و از امانت جز همان مقداری را که خودت علیه نفست اقرار داری تحمیلت ننمودم، من از تو برای خود به آن مقدار راضیم که تو از من برای خودت راضی باشی. آن گاه خدای عز و جل فرمود: ﴿ وَ لَكِنْ يُوَّخِّرُهُمُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى فَإِذَا خِهَ أَجَلُهُمْ فَإِنْ اللّهَ كُنَ بِعِبَادِهِ بَعِیدراً ﴾ و لکن آن (مواخذه) را تا مدت معین به تاخیر انداخته است (و به آنها مهلت داده است)، پس هنگامی که اجل آمها فرا برسد حداوند طمق عمل آنها مجازات می کند و همانا خداوند به حال بندگانش بیناست. آ

ا - پحارالاتوار، ج ۵ ص ۹۴ : توحید شیح صدوق، ص ۳۴۲

ا تقسير برهان، ج ع ص ۲۷۶ بورالتعلين، ج ٢٠من ٢٧٠

# تفسير سورة يس

۳۶ – سورهٔ پس در مکه نازل

شده و دارای ۸۳ آیه است.



## يشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

یس (۱)

وَ الْقُرْآنِ الْحَكِيمِ (٣)

إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْمَلِينَ (٣)

عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقَيِمٍ (۴)

تَنْزِبِلَ الْعَزِيزِ الرَّحبِمِ (۵)

اليس

۲ ـ سوگند به قرآن حکيم

٣- همانا تو از رسولان هستن.

٣ مه راهي راست (فرستاده شادي).

۵\_(این قرآن) از جانب حداوند عریر و مهرنان بازل شده است.

﴿يس \* وَ الْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾

امام صادق الله مي قرمايد: ﴿ يس ﴾ اسم رسول خداست و دليل بر آن آية

﴿إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ \* عَلَىٰ صِرَاطٍمُسْتَقِيمٍ ﴾ مىباشد.

﴿عَلَى صِرْاطٍ مُسْتَكِيمٍ ﴾ يعني بر مسيري واضح و روشن قرار داري.

لِتُنْذِرُ قَوْماً ما أَنَّذِرَ آمَاؤُهُمْ فَهُمْ عَامِلُونَ (٦)

لْقَدْ حَقَّ الْفَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٧)

إِنَّا جَعَلُما فِي أَغْنَاقِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُغْمَحُونَ (٨)

ع تا قومی را اندار کنی که پدرانشان اسدار انشندند. پس انتها در غمیت

المستماء

 ٧ به تحقیق فرمان ما دربارهٔ بیشتر حتمی شاده اراین حهت آنها بنمان نمیآوردند

۸ ـ همانا ما بر گردنهای آنها ترنجیرهایی قرار دادیم که تـا چنانه هایشان کشیده شده و سرهایشان را به طرف بالا نگه داشته است

﴿تَنْزِيلُ الْعَزِيزِ الرِّحِيمِ ﴾ مراد قرآن است.

﴿ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَنْذِرَ أَبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ \_ تا \_عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾ يعنى عذاب بر آنها نازل شد ﴿ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها ايمان نمي آورىد

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمُ أَغْلَالاً فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ ـ تا ـ فَهُمْ مُقْمَحُونَ \* يسعنى سرهايشان را بالادارند. أ

وَ جَسَعَلْنَا مِسَنَّ مَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَ مِنْ خَلْعِهِمْ سَدًّا مَأَعْشَيْدَهُمْ مَهُمْ لاَيْتَصِرُونَ (٩)

۹ مسا در پسیش روی آمها و از پشت سبرشان مسلکی قبرار دادیسم، و
 چشمهایشان را پوشاندهایم پس (جایی را) نمی بیسد.

١ يورالتقلين، ح ٦٠ ص ٢٧٥؛ نفسير صافي، ج ٦٤ ص ١٣٢؛ تفسير برهان، ح ٦٠ ص ٢٨١

#### معجزة پيامبر ﷺ براي ابوجهل

﴿ فَأَغْشَيْنًاهُم ﴾ يعنى آنها را نابينا كربيم.

این آیه درباره ابوجهل بن هشام و چند تن از خاندان وی نازل شده، و جریان چنین بوده که رسول خدا است نماز بخواند، ابوجهل (لعبنة الله علیه) هم سوگند خورده بود هر وقت او را دید نماز میخواند فرقش را بشکافد، پس ابوجهل آمد در حالی که سنگی هم به دست داشت، رسول خدا الله الله الله الله مشغول نماز است، هر چه دست باند کرد تا سنگ را به طرف آن جناب پرتاب کند، خدا دستش را در گردنش خشکانید و نتوانست بایین بیاورد، و سنگ هم در دستش نمی چرخید، ناگزیر به طرف اصحاب خود برگشت، آن وقت سنگ از دستش افتاد. بعد از او مردی دیگر برخاست که او نیز از فامیلهای ابوجهل بود، گفت من او را میکشم، همین که نزدیکش شد، گوش به قرائت او داد و دلش پر از ترس و وحشت شده و برگشت و به یاران خود گفت: بین من و او چیزی به شکل دشتر نره فاصله شد، و با دُم خود به من اعلام خطر کرد، و من ترسیدم نزدیکش شوم. ا

وَ سَواةً عَلَيْهِمْ أَ أَنْدَرْنَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٠) إِنَّمَا تُنْدِرُ مَنِ اتْبَعَ الذِّكْرَ وَ خَشِي الرَّحْمَنَ بِالْعَيْبِ فَسَشَّرُهُ بِـعَغْفِرَةٍ وَ أَجْمِ

١. بحار الانوار، ج ١٨، ص ٥٢

كَربِم (١١)

إِنَّا يَحْنَىُ يُحْمِي الْمَوْتِنَىٰ وَ يَكْتُبُ مَا فَلَـَمُوا وَ آثَارَهُمْ وَكُلِّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ في إِمَامِ مُنْهِنِ (١٢)

۱۰ ـ و برای آنها امساوی است که آنها را اندار کنی یا انبدار نکسی، ایسان تمیآورند.

۱۱ سهماما تو کسی را انقار کی که از ذکر (باد الهی) پیروی کند و در بهای از حلاومد مهربان بترسد، پس همچون کسی را به معفرت و باداشی پر ارزش بشارت بده.

۱۲ ـ همانا ما مُردَّگان را رمده میکنیم و آنچه راکه از پیش فرستادهاند و آثار آنها را مینویسیم، و هر چیری را در کتاب مبین به شماره آوردهایم.

﴿ وَ سَوْاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْنَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ هم چنان كه تاريخ ثابت

كرده كه بئى مخزوم يعنى از فرزندان معيره احدى ايمان نياوردند

﴿ وَ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُولِمِنُونَ \_ تا \_ وَ كُلُّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَّام مُبِينِ ﴾ يعنى در كتاب مبين. و آن محكم است يعنى تاويل نمى خواهد.

ابن عباس از امیرالمومنین اید روایت کرده که فرمود: به خدا سوگند منم امام مبین، که ما بین حق و باطل جدایی می اندازم، و این را از رسول خدا ترای ارث بردهام. ا

وَ اصْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَاتَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاهَهَا الْمُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ الْنَيْنِ فَكُنْبُوهُمَا فَعَرَّزْنَا بِثَالِبْ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَنُونَ (١٤) ١٣ ـ و براى آمها اصحاب قريه (انطاكيه) را مثال برن كه رسولان به سراع آمها

١. تفسير صافي، ج ٤٠ من ١٤٥ ؛ تورالثقلي، ج ١٤ من ٢٧٩

أمليان

۱۴ ـ رمانی که دو معر را به سوی امها قرستادیم که آن دو را تکلیب کردیا. پس معر سومی را فرمشادیم و همه گفتند. ما به سوی شما قرمستاده شدیم.

#### مبلغان در انطاكيه

﴿ وَ اصْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ أَرْسَـلْنَا إِلَـيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمُنا فَعَزَّزْنَا بِثَالِتٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴾

ابو حمزهٔ ثمالی از امام محمد باقر الله روایت میکند که از آن حضرت در تفسیر این آیه سؤال کردم، فرمود: خداوند دو نفر را به سوی اهل شهر انظاکیه فرستاد تا مردم آنجا را به دین حق دعوت کنند، پس آن دو نفر طوری وارد شهر شدند که کسی ایشان را نشناخت و به دعوت مردم پرداختند. اما مردم بر آنها خشم کرده و آن دو را گرفته در بتکدهٔ شهر زندانی نمودند؛ خداوند نفر سومی را فرستاد چون داخل شهر شد قصر پادشاه را جریاشده و گفت مرا به حضور پادشاه ببرید. چون او را نزد شاه بردند گفت: مردی هستم که در بیابانها مشغول عبادت میباشم اکنون مایلم که معبود پادشاه را پرستش کنم.

پادشاه دستور داد او را داخل بتکده نمایند تا به عبادت اصنام و بتها مشغول شود. مدت یکسال در بتخانه ماند و با آن دو نفر مرد موحد که زندانی بسودند میؤانست و میجالست داشت و با ایشان قرار گذاشت که او را نمی شناسند و در حضور پادشاه از خداشناسی و یکتا پرستی او سخن نگویند آنگاه تقاضای ملاقات شاه را نمود چون شاه او را احضار نمود گفت به من اطلاع دادند که تو این مدت در بتخانه به پرستش خدایان میا مشغول

بودهای اینک ما خشنودی خودمان را به تو ابراز نموده و احاره میدهیم هر حاجتی که داری بخواهی تا مورد اجابت قرار دهم

آن مرد پاسخ داد: من حاجتی ندارم ولی دو نفر را در متکده زندانی دیدم آمها را برای چه زندانی کردهاید؟

پادشاه گفت: این دو نفر دین ما را باطل دانسته و ما را به سوی خداوند آسمانی فرا میخواندند.

گفت: ای پادشاه بسیار شایسته و بجاست که اسر فرمائید آن دو را به حضور آورده و مجلس مناظرهای تشکیل دهیم که اگر حق با آن دو بود از آنها پیروی میکنیم و اگر حق با ما بود آن دو در دین ما وارد می شوند.

پادشاه آن دو زندانی را احضار نمود و چون حاضر شدند آن مرد گفت. ادعای شما چیست و هدف شما از آمدن به این شهر چیست؟

گفتند. ما برای این به ایسجا آمدهایم که مردم را به عبادت خداوند یگانه و یکتا دعوت کنیم که آسمانها و زمین را آفریده، و در ارحام آمچه را که اراده نموده خلق کرده و آن طور که خواسته به آن صورت داده و درختان و گیاهان را رویانده و از آسمان باران فرستاده است.

آن مرد گفت: آیا آن خدای یکتایی که معبود شما است قادر است کوری را بینا و بیماری را شفا و مردهای را زنده کند؟

گفتند: اگر از خدا بخواهیم و مشیت ذات مقدسش اقتضا کند البته اجالت خواهدشد.

آن شخص به پادشاه گفت: امر فرمائید تا یک نفر کور مادرزاد را که اصلاً قدرت بینائی ندارد را حاضر کنند. چون آوردند به آن دو نفر گفت: از خدای خود بخواهید تا این شخص را بینا کند. آن دو به نماز برخاسته و دعا نمودند ناگاه به قدرت پروردگار چشمهای کور روشن و بینا گردید و به سوی آسمان نگاه میکرد.

مرد گفت: كور ديگري بياورند.

چون آوردند گفت ای پادشاه دستور بده که برای بینایی این کور هم دعا کنند هر دو به سجده افتاده مشغول دعا شدند که ناگاه او نیز بینا گردید. آن مرد گفت: ای پادشاه امر کنید شخص زمین گیر و افلیجی را بیاورند. چون حاضر کردند به آن دو نفر گفت: دستور پادشاه این است که از خدای حود بخواهید سلامتی این شخص را به او برگردانید. آن دو نفر نماز خوانده و دست به دعا برداشتند که ناگاه شخص فلج برخاسته و به راه رفتن پرداخت. باز گفت: ای پادشاه امر کنید زمینگیر دیگری را بیاورند و قتی که آوردند و آن دو دعا کردند مانند زمینگیر اولی بهبودی و شفا یافته و با قدمهای استوار شروع به راه رفتن نمود.

آن مرد به پادشاه گفت این دو نفر از عهدهٔ دو آزمایش مهم بدر آمده و حجت قاطعی برای ما آوردند اکنون یک آزمایش دیگر باقی است که اگر آن را نیز انجام دهند من پیرو عقاید این دو نفر شده و دین آنها را می پذیرم، سپس گفت: ای پادشاه آن طور که شنیدهام شما پسری داشته اید که در عنفوان جوانی وفات کرده، من از این دو نفر می خواهم که دعا نمایند و او را رسده کنند و اگر پسر شما را زنده نمایند من داخل دین آنها خواهم شد.

پادشاه گفت: من نیز در صورت وقوع چنین امری خدای این دو نفر را پرستش کرده و یکتا پرستی را قبول مینمایم.

آن مرد گفت: اینک یک امر دیگر باقی مانده است، پسر پادشاه مرده است خدایتان را بخوانید تا او را زنده کند. آن دو سر به سجده نهاده و به مدت طولانی در حال سجده باقی ماندند سپس سر از سجده برداشته و به پادشاه گفتند: ای پادشاه کسانی را بفرستید تا فرزندت را از گورستان بیاورند که از قبر بیرون آمده است

جمعیت زیادی به سوی قبرستان رفته و با کمال تعجب دیدند که پسر پادشاه از قبر دیرون آمده و مشغول پاک کردن خاکهای سر و صورت حود میباشد. او را خدمت پادشاه آوردند که پادشاه با دیدس او را شناخت گفت ای فرزندم حالت چگونه است؟

گفت: ای پدر مرده بودم که دو نفر را دیدم که در مقابل پروردگارم به سنجده افتاده و از او زنده شدن مرا درخواست مینمایند.

پادشاه گفت: اگر آن دو نفر را ببینی میشناسی؟

يسر گفت: بِله!

پادشاه دستور داد که مردم در شهر جمع شوند و از برابر او عبور کنند پس از آنکه جمعیت زیادی عبور کردند و کسی را نشعاخت یکی از آن دو نفر را عبور دادند قوراً شاهزاده او را نشان داده و گفت: این شخص یکی از آن دو میباشد؛ باز مردم زیادی را از مقابل عبور دادند که کسی را نشعاخت و در آخر از همه نفر دوم را عبور دادند که او را شناخته و گفت این هم نفر دوم است.

آن مرد قوراً به دو نقر نزدیک شده و گفت: اما من به خدای شما ایمان آورده و تصدیق میکنم که خدای شما بر حق است و آنچه شما آوردهاید از طرف حق میباشد.

پادشاه نیز گفت من هم به خدای آن دو ایمان می آورم، و به پیروی از

### پادشاه تمام مردم نیز ایمان آوردند. <sup>۱</sup>

قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرُهُا بِكُمْ لَـنِنَ لَـمْ نَسْتَهُوا لَـنَرْجُمَّكُمْ وَ لَـنِمَشَّكُمْ مِنَّا عَـداتُ أَلِيمُ (١٨)

۱۸ ـ گفتند هماما ما شما را به قال مد گرفتهم، اگر (از ادعای حود) دست برندارید سنگسارتان میکنیم و از ما به شما عداب دردباکی میرسد

﴿إِنَّا تُطَّيِّرُنَّا بِكُمْ ﴾ يعني اسماء شما راجه فال بد كرفته ايم.

وَ جَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدْبِنَةِ رَجُلَ يَسْمَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ اثْبِعُوا الْمُرْسَلِينَ (٢٠) اتَّبِعُوا مَنْ لاَ يَسْنَلُكُمْ أَجْراً وَهُمْ مُهْتَدُّونَ (٢١)

وَ مَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَى وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٢)

أَ أَتَّخِذُ مِنْ دُويهِ آلِهَةٌ إِنَّ يُرِدُنِ الرَّحْنَنُ بِضَرِ لاَ تُقْسِ عَسِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْناً وَلاَيْتُهَدُّون (٣٣)

إِنِّي إِذَا لَقَيِ ضَالِالِ سُبِينِ (٢٤)

إِنِّي آمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُونِ (٢٥)

قَبِلَ ادْخُلِ الْجَلَّةَ قَالَ إِا لَيْتَ فَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦)

يِمًا غَفَرَ لِي رَبِّي وَ جَعَلَىيِ مِنَ الْمُكْثَرَمِينَ (٢٧)

۲۰ ـــو مردی شتابال از دورترین تقطهٔ شهر از راه رسید و گعت ای قوم من. از فرستادگان (الهی) پیروی کنید.

۲۱ ـ از کسانی پیروی کنند که هیچ اجر و پاداشی از شما ممی حواهند و حود از هدایت یافتگان هستناد

بيحارالاتوان ج ١٤، ص ٢٤٠ نفسير برهان، ج ۶، ص ٢٨٨

۲۲ ــو چرا ساید کـــی را عنادت کــم که مرا آفرنده و همهٔ ما به ســوی و پرمیگردیم

۲۳ ــآیا معبودی به غیر از او را نگیرم که اگر خداوید رحمان بخو هدیه می ضرری برساند شفاعت آنها کمترس اثری به خال می بدارد و نمی وانند س بخات بدهناند

۲۴ ـ در این هگام من در گمراهی آشکاری حواهم بود

۲۵ ـ هماما می به پروردگار شما ایمان آوردم پس به سحباسه گوش قرا دهید. ۲۶ ـ گفته شد وارد بهشت شوید، گفت ای کاش قوم می می داستند (که حلاوند چه یاداشی به من تأثیر است)

٢٧ ـ كه بروردگارم سرا آمرزيد و مرا ارگراس نساگان قرار داد ﴿ وَ جَاءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ اتَّـبِعُوا الْـمُرْسَلِينَ ـ تــا ــ وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكُرَّمِينَ ﴾ اين آيات دربارة حبيب نحار نازل شده است

إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَبْحَةُ وَاحِدَةٌ فَإِدَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) ٢٩ ــ (عداشان) فقط بك صبحة أسماني بودكه باكاه همه هلاك شديد ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَبْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ كنه «ضامدون» بنه منعماي «ميتون» يعني همه مُرينده است.

سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْواخَ كُلُّهَا مِمَا تُنْبُثُ الْأَرْصُ وَ مِنْ أَنْـُهُــِهِمْ و مِمَّا لأتغلَنُونَ (٣٩)

وْ آيَةً لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنَّ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ (٢٧)

۱۳۶ یاک و میره است حدایی که همه را جعت آفرید، چه چیرهایی که

می رویاند و چه از حودشان (انسانها را که روح آفرید)، و ر آسچه که می دانند

۳۷ و شب برای آمها نشانهای است. که ما روز را از آن بر میگیریم که نها ناگهان در تاریکی قرو می رومد.

﴿ لَهُ يُخَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزُواجَ كُلَّهَا مِثَا تُنْبِتُ الْأَرْضُ وَ مِـنْ أَنْـفُسِهِمْ وَ مِـت لاَيْعَلَمُونَ ﴾

حلبی گوید امام صادق این فرمودند: همانا نطفه از آسمان به سوی زمین بر روی نبات و خرما و درخت واقع می شود و در آنها جاری می شود و مردم و چهارپایان از آن می خورند.

﴿ وَ آیَةٌ لَهُمُ اللَّیْلُ نَسُلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُطْلِعُونَ ﴾ یعنی روز را از آن خارج میکنیم و شب پدیدار میگردد.

وَ الشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيرِ الْعَلِيمِ (٣٨) وَ الْقَمَرَ قَدُّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْحُونِ الْقَدِيمِ (٣٩) ٣٠ ـ و حورشيد مه سوى قرار كاه خودش در حال حركت است، كه بين ار

۲۹ دو برای ماه منازلی مقدّر کردیم تا مانند شاخهٔ درخت حرما و به رنگ رود در میرآید.

### داستان ابوسعيد باامام رضاك

تقدير خداويد عزيز و داناست.

﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ - تَا -كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ مراد از «عرجون» بيرون آمدن درخت خرما است كه از نخل پديد مي آيد و در هنگام بيرون آمدنش به شكل هلال است.

داود بن محمد قهدی گوید: ابوسعید مکاری بر امام رضایا و ارد شد و گفت تو مانند پدرت ادعا میکنی آنچه را که پدرت مدعی بود یعنی تو نیز میگویی من فرزند پیغمبرم؟

حضرت درمود: تو را چه شده که خداوند نورت را خاموش و فقر و مسکنت را به خانهات داخل کند آیا نمیدانی که خداوند به عمران وحی فرستاد که به تو پسری عطا خواهم کرد اما مریم را به او داد و از مریم عیسی به وجود آمد پس عیسی از مریم و مریم هم از عیسی است و هر دو در حکم واحد میباشند، من از پدرم و پدرم از من است و ما نور واحدیم.

آنگاه ابن سعیدگفت: سؤالی دارم.

امام الله فرمود: بهرس گرچه اطمینان دارم هرگز تو کسی نیستی که به امامت و ولایت من معتقد شوی.

گفت: چه می فرمائید دربارهٔ کسی که موقع مرگ وصیت می نماید پس از فوت من آنچه بنده قدیمی دارم در راه خدا آزاد کنید بنده های قدیمی این شخص شامل کدام یک از غلامان و بنده هایش می شود؟

فرمود: هر بندهای که از شش ماه قبل منالک بنوده بناید آزاد شنود زیرا خداوند در قرآن می فرماید: ﴿ وَ الْقَمَرُ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّی عَادَ کَالْعُرْجُونِ الْقَدِیمِ \* پس هر کدام که شش ماه باشند پس او قدیم بوده و آزاد است.

می فرماید: ابوسعید از نزد امام این بیرون رفت، به فقر مبتلاگشت، بینائیش را از دست داد و سپس مرد که لعنت الهی بر او باد. ا

۱ بحار الانوار، ح ۲۹، ص ۸۱ و ج ۵۵ ص ۱۶۶ و ج ۱۰۰، ص ۲۰۸ عیون احدر الرصاطات، د ح ۱. ص ۲۰۸، معانی الاحدار، ص ۲۱۸؛ کافی، ج ۶ ص ۱۹۵، دور الثقلین، ج ۴، ص ۲۸۶

لاَالشَّمْتُسَ يَشَغَيِ لَهَا أَنْ تُدُرِكَ الْقَمَرَ وَ لاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَ كُلِّ فَي فَنَكِ يَشْبَحُونَ (۴۰)

۴۰ دنه برای خورشید سراوار است که ماه را درک کند، و به برای شب که بر روز سبقت نگیرد، و هر کلام آنها در مسیر خود در حرکت هستند

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله دربارهٔ آیهٔ ﴿لاَ الشَّمْسُ یَنْبَعِی لَهَا أَنْ تُدُرِکَ الْقَمْرَ وَ لاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَ كُلٌّ فِي قُلَکٍ يَسْبَحُونَ ﴾ فرمودند: خورشید سلطان روز و ماه سلطان شب است، که سرای حورشید سیزاوار نیست که بر نور ماه بتابد و شب نیز بر روز پیشی نمی گیرد. شب از بین نمی رود تا اینکه روز را درک کند.

﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْيَحُونَ ﴾ ميفرمايد: و همه در مدار قلك ميچرخند

وَآيَةً لَهُمْ أَنَّا حَمَلُنَا ذُرِيْتَهُمْ مِي الْقَلْكِ الْمَشْخُونِ (٤١) وَخَلَقُنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَزِكْبُونَ (٢٢)

۴۱ ـ و نشانهای (دیگر) سرای آسها ایس است کنه منا قسرزندان آسها را در کشتیهایی بربار حمل کردیم.

۲۲\_و برای آنها مرکبهایی (ماتند کشتی) آفریدیم

﴿ وَ آیَةً لَهُمْ أَنَّا حَمَلُنَا ذُرِّیَتَهُمْ فِي الْفُلْکِ الْمَشْحُونِ ﴾ برای آنان نشانه ای دیگر از قدرت و رحمت ما این است که فرزندانشان را در کشتی هایی پر از اجناس و وسایل و کالا حمل کردیم-

﴿ وَ خَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكُبُونَ ﴾ يعنى چهارپايان و حيوانات را براى سوار شدر آمها آفريديم. أ

١. تغسير برهان، ج ٦٠ ص ٣٩٧

وَ يَقُولُونَ مَتِىٰ هَذَا الْوَعُدُ إِنْ كُتُتُمْ صَادِقِينَ (۴۸) مَا يَتُظُرُونَ إِلاَّ صَبْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصَّمُونَ (۴۹) قَلاْ يَشْتَطْبِعُونَ تَوْصِيَةٌ وَ لا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ (۵۰) وَ تُعْجَ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْذَاتِ إِلَى زَيْهِمْ يَسْلُونَ (۵۱) ۴۸ــو مىكويىد اين وعدة (قيامت) چه وقت مى ايد اكر راست مىكونيد؟ ۴۹ــ(ايبها) حراين انتظار معىكشندكه يك صيحة (أسماس) فرود آيد و آمها را فرا گيرد، در حالي كه (در كارهاي ديبوي) به بحث و حدل مشعول

۵۰ پس (دراین هنگام) قادر نیستند که وصیتی نکسد و نیز نمیتوانند به سوی خانوادههایشانل برگرذند

01\_و چون (برای بار دوم) در صور دمیده میشود به باگاه همه از قبرها شتابان به سوی پروردگارشان میروند.

﴿ وَ يَغُولُونَ مَنَىٰ هٰذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* مَا يَنْظُرُونَ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأَخُذُهُمْ وَ هُمْ يَخِصَّمُونَ ﴾ اين صبحه در آخر الزمان خواهد بود، مردم در آن روزگار گرفتار يک صبحه مي شوند، در حالي که مردم در بازارها مشغول مخاصمه هستند، ناگهان گرفتار اين صبحه گشته و همه به يکباره مي ميرند، و احدى نيست که به خانه خود برگردد، و يا وصيتي به کسي بکند، و همين است معناي آية ﴿ فَلا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيتَةً وَ لاَ إلِي أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ \* پس در اين هنگام عذاب قادر نيستند که وصيتي بکنند و نيز نمي توانند به سوي خانواده هايشان برگردند. أ

﴿ وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْذَاتِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ﴾ از قبرها بيرون

١ مورالثقلس، ح ٢، ص ٢٨٨

### آمده و به سوی پروردگارشان به سرعت حرکت میکنند. <sup>ا</sup>

قُـالُوا يُـا وَلِـُلَمَا مَـنُ بَـعَلَنَا مِـنُ مَـرُقَدِمًا هـذَا مَـا وَعَـدَ الرَّحْـمَنُ وَ صَـدَقَ الْمُرْسَلُونَ (۵۲)

إِنَّ كَانَتُ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَميعٌ لَدَيْنَا مُخْصَرُونَ (۵۳)

۵۳ گویند؛ ای وای بر ما، چه کسی ما را از حوانگاهمان برانگیحت! این همان وعدهٔ حداوید مهربان است و فرستادگان او همگی راست گفتند

۵۳ و آن یک صیحهای بیش نیست، که همهٔ آنها به ناگاه در پیشگاه ما حاصر مرشوید.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله علی در تفسیر آیه فیا وَیْلَنا مَنْ یَکْنَا مَنْ یَکْنَا مَنْ یَکْنَا مِنْ مَرْقَدِنَا ﴾ فرمودند: مردم در قبرها هنگامی که از آن برخواستند گمان می کنند که در خواب بوده اند و می گویند: ای وای بر ما چه کستی ما را از جایگاهمان بیرون آورده است؟

ملائکه در پاسخشان میگویند: این همان وعدهای است که خدای رحمان میداد، و فرستادگان خدا راست میگفتند ۲

سپس نفخهٔ دوم را نکر کرده و میفرماید: ﴿ إِنْ کَانَتُ إِلاَّ صَیْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِیعٌ لَدَیْنَامُحْضَرُونَ ﴾ و آن یک صیحه ای بیش نیست، که همهٔ آنها به ناگاه در پیشگاه ما حاضر میشوند.

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْبَوْمَ مِي شُغُلِ فَاكِهُونَ (٥٥)

۱. تعسیر برهان، ج ۱۶ ص ۲۹۸ ۲. بحارالانوار، ج ۱۶ ص ۱۹۳ نفسیر پرهان، ج ۱۶ ص ۲۹۸

٥٥ ممانا اهل بهشت امرور در بعمتهای الهی مشعول هستند. ﴿ إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ ﴾ بعنی اهل بنهشت با زنان و حوریان ملاعبه و بازی میکنند. أ

هُمْ وَ أَزُواجُهُمْ فِي ظِلالْلِ عَلَى الْأَزَائِكِ مُتَّكِوُنَ (٥٦)

- مُمْ وَ أَزُواجُهُمْ فِي ظِلالْلِ عَلَى الْأَزَائِكِ مُتَّكِوُنَ (٥٦)

- ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر اللَّالَةُ در تفسير آية ﴿ فِي ظِلالْلٍ عَلَى الْأَرَائِكِ مُسْتَّكِوُنَ ﴾ فرمودند: كلمه ﴿ ارائك ﴾ شختهايي است كه روى آل حجله ها مي باشد. ٢

سَلاَمُ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رُحِيمٍ (۵۸) وَاشْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ (۵۹)

۵۸ بر آنها سلام (الهی) باد، که این گفتاری از جناب پنروردگار منهربان است.

۱۵-ر( م گهکاران گفته شود) ای مجرمان امرور شما جاد شوید ﴿ سَلاَمُ قُولاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴾ سلام از ناحیه خدا همان امن و امان است. ﴿ وَ اَمْتَازُوا الْیَوْمَ أَیُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ چون خدا خلق را در روز قیامت جمع کند، همه برپا خواهند ماند به حدی که عرق ایشان را فرا می گیرد، پس ندا میکنند. پروردگارا به حساب ما رسیدگی کن هر چند که جهنمی باشیم. آن گاه فرمود خدای تعالی بادهایی می فرستد تا در بین آنان بوزد، و منادی ندا میکند ای

۱۔ تفسیر برهان، ج ۶۰ ص ۱۳۹۹؛ نفسیر صافی، ج ۶۰ ص ۱۶۰ ۲. بحارالاتوار، ج ۸۰ ص ۱۲۴ ؛ نفسیر صافی، ج ۶۰ ص ۱۶۱

مجرمین امروز از مهشتیان جدا شوید. پس از یکنیگر جدا می شوند، محرمین در آتش می افتند، و کسی که در قلبش ایمان باشد به سوی بهشت می رود <sup>ا</sup>

وَ لَقَدُ أَصَلُ مِتَكُمْ جِبِلاً كَثَهِراً أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ (٦٢) ٤٢ـ و به تحقيق گروه ريادى او شما را گمراه كرد، آبا وقت آن مرسيده كه انديشه كتيد؟

﴿ وَ لَقَدْ أَضَلُّ مِنْكُمْ جِبِلاًّ كَثِيراً ﴾ يعنى خلق زيادى كه هلاك شدند.

الْبَوْمَ رَخْبَمُ هَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَ تَكَلَّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَ ثَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِسَمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٥)

90 امرور بر دهان آمها مُهر می رئیم (که سمی توانسد سنخس بگویند)، و دستهایشان با ما سنخن می گوید، و پاهایشان به آنچه که اسجام مسی دادنسد شهادت می دهند.

﴿ الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ - تا - بِنَا كَانُوا يَكُمْ بِبُونَ ﴾ هنگامی که خداوند در روز قیامت همه را در یک جا جمع کرد نامهٔ هر کسی را به او می دهد پس آنها بر آن نامه نگریسته و اعمالی را که در آن نوشته شده را منکر می شوند، پس ملائکه شهادت داده و می گویند: پرور دگارا ملائکهٔ تو برایت شهادت می دهند، سپس آنها سوگند می خورند که ما این اعمال را انجام نداده ایم و آن قول الهی است که می فرماید: ﴿ يَوْمَ يَبِعَنَّهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كُمّا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ آپس زمانی که چنین کند خداوند بر زبانهای انها مهر می زند و اعضای بدنشان زمانی که چنین کنند خداوند بر زبانهای انها مهر می زند و اعضای بدنشان

١. بحار الاتوار، ج ٧، ص ١٠٣

۲ ٔ مجادله، آیهٔ ۱۸ ؛ (میاد بیاور) روری که حداوید همهٔ آنها را بر میانگیرد، آمه برای حداوید سوگند(دروغ) می حورید همچنانکه برای شما می حوردید

### سخن ميكويند ﴿بِمَا كَانُوا نَكْسِبُونَ ﴾ به آنچه كه انجام ميدادند.

وَ لَوْ نَشَاءُ لَطَمَسًا عَلَى أَغْيَبِهِمْ فَاسْتَقُوا الصَّرَاطَ فَأَنَّى يُتْصِرُونَ (٦٦) وَ لَوْ نَشَاءُ لَمَسَخَّاهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُفِينًا وَ لَأَ يَرْجِعُونَ (٦٧) عُحدو اكر بحواهيم چشمهايشان را محو ميكنيم، پس جوب براي عبور ر راه سقت ميگيريد اثنا چگونه ميينند؟

۶۷ و اگر بخواهیم آنها را در خای خودشان مسح میکنیم، پس در ایس صورت نمی توانند به راه خود ادامه دهند و یا برگردند

﴿ وَ لَوْ نَشَاهُ لَطَسَسْنَا عَلَىٰ أَعْيَتِهِم فَاسْتَبَقُوا الصِّرَاطَ فَ أَنَّى يُسْبِصِرُونَ ؟ يعنى چكونه ميبينند.

﴿ وَ لُوْ نَشَاءُ لُمَسَخَّنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾ يعني در دنيا.

﴿ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لاَ يَرْجِعُونَ ﴾ پس در اين صورت نمي توانند به راه خود ادامه دهند و يا برگردند.

وَ مَنْ نُعَمِّرُهُ لَنَكُسُهُ فِي الْخَلْقِ أَعَلاَ يَعْقِلُون (١٨)

۶۸ و به هر کس عمر طولانی دهیم در آفریش او دگرگوشی میکنیم، پس چرا اندیشه تمیکنند.

## ﴿ وَ مَنْ تَعَمَّرُهُ نُنَّكِّسُهُ فِي الْخَلَّقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾

این آیه رد زنادقه است که توحید را باطل دانسته و میگویند. هنگامی که مردی با زنی در آمیخت و نطقهٔ مرد در رحم زن قرار گرفت و بر اثر استعداد آن نطقه و خوردن غذاها و چرخش فلک و گذشت شب و روز انسانی به دنیا می آید؛ و خداوند سخنان آنها را با یک جمله باطل نموده و می فرماید ﴿ وَ مَنْ

ىُعَمِّرْهُ تَنَكَّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَ فَلاَ يَعْقِلُونَ ﴾ به هر كسى كه ما عمر بيشترى دهيم از خلقت و قدرت جسماني او ميكاهيم ايا انديشه نميكنيد؟

اگر اینطور بود که میگویند مادامی که شب و روز برپاست و فلک میچرخد سزاوار است که انسان از زمان تولد رو به زیادی کند، پس چگونه رو به کاستی میکند، وقتی که از دوران طفولیت رو به بزرگی میکند قدرت شنوائی و بینائی، نیروی جسمانی، علم و سخن گفتن رو به ضعف میرود، لکن همهٔ آنها از جانب خداوند عزیز و علیم بوده و در تقدیر اوست. ا

وَ مَا عَنَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَ مَا يَنْتَغِي لَهُ إِنَّ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبِينٌ (١٩)

اع و ما نه او (پیامبر) شعر نیاموحته یم و (شاعری هم) برای او سراوار

نیست، بلکه این (کتاب آسمانی) دکر (الهی) و قرآن مین است

﴿ وَ مَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرُ وَ مَا يُكْبِغِي لَهُ ﴾

قریش میگفتند: آنچه محمد میگوید شعر است، خدای سبحان در همین آیه سخن ایشان را رد نموده و فرمود: ﴿وَ مُاعَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَ مَايَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُنَ إِلَّ هُرَ إِلَّا وَكُرُّ وَ قُرْ آنَ مُبِينَ ﴾ ما به او شعر نیاموخته ایم، و او سنزاوار شعرگویی نیست، و آنچه آورده به جز ذکر و قرآن مبین نمی باشد.

و بدون شک رسول خدا تَنَافِيَّ در تمامی طول عمر شریفش حتی یک بار هم شعر نگفت.

لِیَتَدِرَ مَنْ کَانَ حَیَّا وَ یَجِقَّ الْفَوْلُ عَلَى الْکَافِرِیِنَ (٧٠) ٧٠ ـ تا افرادی را که زیاره هستند انقار کند، و برای کافران (به صوال اتمام

١. بحار الانوار، ج ١٥ ص ٢٣١

حجت) دستور عثاب حتمی شود.

﴿لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيًّا ﴾ يعنى مؤمن راكه قلبش زنده است الدار كند. ﴿ رَيْحِقُ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ يعنى عذاب براي كافران مسلّم گردد.

أَ وَلَمْ يَرَوْا أَنَا خَلَقْنَا لَهُمْ مِثَا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَتَعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ (٧١) وَ ذَلَلْماها لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبَهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢)

۷۱ ــ آیا ندیدند که برای آنها به دست قدرت خود چهارپایانی آفریدیم تنا مالک آنها شوید؟

۷۲ و آنها را برایشان رام کردیم که هم بر آننها سنوار مینشوند و هند از گوشت آنها میخوارید ۱۲۰۰

﴿ أَوْ لَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً ﴾ يعنى آن ڇهارپايان را به قدرت خود آفريديم.

﴿ وَ ذَلَّكُ هَا لَهُم ﴾ يعني شتر با أن همه قدرت و بزركي، طفلي أن را ميراند و به هر كجا كه خواست ميبرد.

وَ لَهُمْ فِيهَا مَثَافِعُ وَ مَشَارِتُ أَفَلا يَشْكُرُونَ (٧٣)

۷۳ و برای آنها در آن (چهارپانان) مسافع و آشنامیدنی هایی هست، آسا شکرگزاری نمیکتند؟

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافِعٌ وَ مَشَارِبُ أَ فَلاَ يَشَكُّرُونَ ﴾ يعنى آنچه كه به وسليلة آن چهارپايان كسب مىكنند و آنچه كه بر أنها سوار مىشوند.

﴿ وَ مَشَارِبُ ﴾ يعني از شير آنها استفاده ميكنند. ا

ا. نفسير برهان، ج ۶، ص ۲۰۱

وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِهَةً لَعَلَّهُمْ يُتُصَرُونَ (٧٣) لأيَسْتَطْبِعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُنْدٌ مُخْضَرُونَ (٧٥) فَلا يَخُرُنْكَ فَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِمُونَ (٧٦) أَ وَلَمْ يَوَ الْإِنسانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُبِينَ (٧٧) ١٤ و لَمْ يَوَ الْإِنسانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُبِينَ (٧٧) ١٤ و لَمَ يَوَ الْإِنسانُ اللَّهُ عَلَيْهُ معبوداني را برگريلدد شايد كه ياري شوند ١٥ - أنها هرگر توانايي باري آنها را دارند، و اينها لشگري براي آنهاست كه همگي در آتش جهنم حاضر ميشوند

۷۶ پس سحتان أنها تو را محرون تكت، همانا ما آنچه راكه پنهان مىكنىد و آشكار مىممايند را مىدانيم.

٧٧ ــ آيا انسان ممي داند که ما او را از نطقه آفريديم؟ آنگاه او دشمن آشکار ما شاد.

سبیس خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و میفرماید. ﴿ فَلاَیْ قُرْنُکَ قُرْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا یُسِرُّونَ وَ مَا یُعْلِنُونَ ﴾ پس سخنان آنها تو را محزون نکند، همانا ما آنچه را که پنهان میکنند و آشکار مینمایند را میدانیم.

﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ يعنى زبان كويا دارد و عالم و سخنور است.

و صَرَتَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ بُحْيِ الْعَظَامَ وَ هِيَ رَمِيمٌ (٧٨)
 قُلْ يُحْيِيهَا اللَّهِي أَنشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةٍ وَ هُو بِكُلُّ حَلِّي عَلَيمٌ (٧٩)

۷۸ و برای ما مثلی زد و آفریش خود را فراموش کرد، گفت چه کسی بن استخوانها را زنده میکند در خالی که پوسیدهاند؟

۷۹ بیگو آن کسی او را رباده میکند که اول بار او را ایجاد کرد. و او به هر آفریدهای داناست

﴿ وَ ضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَ هِيَ رَمِيمُ \* و دراى ما مثلى زد و آفرينش خود را فراموش كرد، گفت: چه كسى اين استخوانها را زنده مىكنددر حالى كه پوسيدهاند؟

خداوند متعال می فرماید. ای محمد بگو: ﴿ يُحْبِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّ إِ وَ هُوَ بِكُلُّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ آن كسى او را زنده مىكند كه اول بار آنها را ایجاد كرد، و او به هر آفریده ای داناست.

اگر انسان بر آفرینش خویش تغکری میکرد همان او را به سوی پروردگارش راهنمائی مینمود، زیرا هر انسانی میداند که قدیم نیست چون خود و دیگر مخلوقات را میبیند که حادث هستند و نیز میداند که خود خودش را هم خلق نکرده است، زیرا هر خالقی قبل از مخلوقش هست و اگر خودش را خلق کرده بود پس باید آفات و دردها و مرضها و مرگ را باید از خرددور میکرد پس در این هنگام ثابت می شود که خالقی مدیر دارد که همان خداوند یکتا و قهار است. ا

الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشُّجَرِ الْأَحْصَرِ مَاراً عَإِذا أَنَّتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ (٥٠)

۱ نفسیر برهال، ج ۶۰ ص ۴۰۲

أَ وَ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاواتِ وَ الْأَرْضَ بِفَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخَلُقَ مِثْلَهُمْ نئى وَهُوَ الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ (٨١)

إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَزَادَ شَيْنًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ (٨٢)

فَشَهُخَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٨٣)

۸۰ همانا حدایی که از درخت سر برای شما آتشی قرار داد که شما سه وسیلهٔ آن آتش می افروزید.

۱۸ آیا آن کسی که آسمانها و رمین را آفرینده قادر نیست که همانند آن را بیافریند؟ بلی (میتواند) که او آفریننده و داناست.

۸۲ همانا امر او چنین است که هنر وقت ارادهٔ چنیزی را کنرد مسگوید: هموجود باش» آن چیر هم فوراً موجود میشود.

۸۴-پس پاک و منزه است جفایی که ملکوت هر چیزی به دست اوست و مازگشت شما همهٔ به متنوی لو تنیباشت:

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنَتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ كه مراد از درخت، درخت مزخ و غفار است كه در سرزمین غرب میباشد پس هنگامی كه میخواهند آتشی روشن كنند از چوب آن دو درخت بر میدارند و به هم میمالند و آتش از آن دو بوجود می آید سپس خداوند عز و جل میفرهاید: ﴿ أَوْ لَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ بِقَادِرٍ \_ تا \_ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ خزائن الهی در كاف و نون (كه همان كُن است) میباشد ﴿ فَسَبْخَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتَ كُلُّ شَيْءٍ وَ إِلَيْهِ مُنْ جَعُونَ ﴾ پس پاك و منزه است خدایی كه ملكوت هر چیزی به دست اوست و بازگشت شما همه به سوی او میباشد. أ

۱. تفسیر برهان، ج ۶ ص ۴۰۶

# تفسير سورة صافات

۳۷ – سورهٔ صافات در مکه

نازل شده و دارای ۱۸۲ آیـه

إست.

5-19/12/2014

## بشم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

وَ الْشَافَاتِ مَنْفًا (١)

فَالزَّاجِزَاتِ زَّجْراً (٢)

ا \_ سوگند به (فراشتههای) صف/زدله

۲\_(و سوگند) به نهی کندگان.

﴿ وَ الصَّاقَاتِ صَفًّا ﴾ مراد ملائكه و انبياء هستند كه براى عبادت خدا صف كشيدهاند.

﴿فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً ﴾ آنهایی که مردم را از گناه باز میدارند.

فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً (٣)

إِنَّ إِلْهَكُمْ لَوْاحِدٌ (۴)

رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا يَيْتَهَمَّا وَ رَبُّ الْمَشَارِقِ (٥)

إِنَّا زَبُّنَّا السُّمَاءَ اللَّائِبَا بِزِبِنَةِ الْكَوْاكِبِ (١٦)

٣\_ سوگند به تلاوت كنندگان ذكر (أيات الهي).

۴\_ همانا که خداوند شما بگانه است.

۵ پروودگار آسمانها و رمین و آنچه که در میان آن دو است، و پروردگار

مشرقها.

عد همانا ما أسمال دميا را با ستاركان آراستيم.

﴿ فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً ﴾ آمهايي كه قرآن را قرائت ميكند؛ اين قسم است و جوابش ؟ إِنَّ إِلهَكُمْ لُواحِدُ ، وَبُّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَسِتَهُمُ وَ رَبُّ الْمَشَارِقِ » إِنَّا رَيَّنَا الْسَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبِ ﴾ ميباشد. ا

امهام صدادق الله وایت میکند که حضرت علی الله فرمودند: این ستارگان که در آسمان است، شهرهایی است مانند شهرهایی که در زمین میباشد که مرکدام به وسیلهٔ عمودی از نور به همدیگر مربوط است که طول آن عمود در آسمان دویست و پنجاه سال است. آ

وَحِفْظاً مِنْ كُلُّ شَيْطانٍ مَارَدِ (۱۷) لا يَشَمُّعُونَ إِنِّى الْمَلَاِ الْأَعْلَىٰ وَ يُقَدِّفُونَ مِنْ كُلُّ جَانِبٍ (۸) دُحُوراً وَ لَهُمْ عَذَاتُ وَاصِبُ (۹) إِلاَّ مَنْ خَطِفَ الْحَطْقَةُ فَأَتْبَعَهُ شِهَاتُ ثَاقِبُ (۱۰) إلاَّ مَنْ خَطِفَ الْحَطْقَةُ فَأَتْبَعَهُ شِهَاتُ ثَاقِبُ (۱۰) ٧-تا آن (آسمان) وا ار شرَ هر شبطان حبيثى محصوظ ممائيم. ٨-كه نتواند ار سخنان فرشتگان عالم بالا چيزى بشنوند، و ار هر جانبى واتده مىشوند.

۹ آنها به قهر رانده میشوند، و برای آنها علی دائمی است.

۱۰ ـ مگر آنهائی که برای مدتی کوتاه برای شبیدن احبار آسنمانی در دیک میشوند که شهاب ثاقب (فروران) آنها را بعقیب میکند

الفسير برهان، ج عم ص ۴۰۹ د بورالثقلين، ج ۴، ص ۴۰۰
 المسير برهان، ج عم ص ۴۰۹ د بورالثقلين، ج ۴، ص ۴۰۰

۲. باحار الاتوار، ج ۵۵ ص ۹۱

﴿ وَجِفُظاً مِنْ كُلُّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ ﴾ مراد يعني خبيث.

﴿ لاَيُسَمَّعُونَ إِلَى الْمَلاَ إِلَّاعَلَىٰ وَ يُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ۞ دُحُوراً ۞ يعنى ستارگانى كه به سوى شياطين پرتاب مىشوند.

﴿ وَ لَهُمْ عَذَابُ وَاصِبُ ﴾ كه واحسب به معناي واجب است

﴿ إِلاَّ مَنْ خَطِفُ الْخَطَفَةَ ﴾ يعني كلمه را مي شنوند و آن را حفظ مي كنند

﴿ فَا أَنْبَعَهُ شِلْهَا لِهُ فَاقِبٌ ﴾ شلهاب هائي كه پرتاب شده و شياطين را سو زانند. أ

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر این این این این این این السب ۴ فرمود: یعنی عذاب دائم و در دناک که بر قلوب آنها می رسد.

﴿شِهَابُ ثَاقِبٌ ﴾ يعنى ستارگان تورانى كه هر گاه به آنها اصابت مىكند دورشان مىگرداند. آ

فَاسْتَقْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طَبِي لارِبٍ (١١) بَلْ عَجِبْتَ وَ يَشْخَرُونَ (١٢) وَ إِذَا ذُكِرُوا لاَ يَذْكُرُونَ (١٣) وَ إِذَا ذَكْرُوا لاَ يَذْكُرُونَ (١٣) وَ إِذَا رَأَوًا آيَةً يَشْتَشْخِرُونَ (١۴)

11 ميس از آنها بيرس، آيا آفرينش آنها سنعت تر است يا آفرسش موجوداتي كه آفريدهايم؟ ما اينها را ازگل چسبناده آفرياديم.

۱۲\_بلکه تو (از انکار آنها) تعجب میکنی و آنها نیز تمسخر میکنا۔ ۱۳\_و هنگامیکه به آنها تلکر ناده شود هرگر متلکر ممیشوند

ا تعسیر صافی، ج عماض ۱۷۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۶ ص ۴۰۹
 ۱ تعسیر سائن ہے ۶ میں ۱۷۶

٢ تفسير برهان،ج ع ص ٢٠٩

۱۴ ـ و همگامی که نشانهای را میینک (دیگران را میر) به تمسحر وا میدارند.

﴿ فَاسْتَغَيْهِمْ أَ هُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِينٍ لاَزِبٍ ﴾ يعنى كِلى كه به دست ميچسبيد. ا

﴿ بَلْ عَسِجِبْتَ وَ يَسَسْخَرُونَ ۞ وَ إِذَا ذُكِّـرُواْ لاْ يَــذُكُـرُونَ ۞ وَ إِذَا رَأَوَا آيَــةً يَسَنْتَسْخِرُونَ ﴾ يعني قريش هنگامي كه نشانهاي را ببينند.

> أَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُزَاباً وَعِظَاماً أَ إِنَّا لَمَتِبْعُوثُونَ (١٦) أَ وَ آباؤُنَا الْأَوْلُونَ (١٧) قُلْ نَعَمْ وَ أَنْتُمْ ذَاخِرُونَ (١٨)

۱۶ ـ آیا هنگامی که مُردیم و به حاک و استحوان پوسیده مبدل شدیم بار دوباره زنده شده و برانگیخته میشویم؟

۱۷ ـ یا پدران گذشتهٔ ما (زنده میشوند)۱۶

۱۸ ـ بگو آری، همهٔ شما (و پدرانتان) رمده میشوید. در حالی که خوار و دلیل هستید

خداوند قول دهریون از قریش را نقل کرده و می فرماید: ﴿ أَإِذَا مِثْنَا وَ كُسُنّا تُزَایاً وَعِظَاماً \_ تا \_ دَاخِرُونَ ﴾ یعنی در آتش جهنم انداخته می شوند. آ

> الحَشُرُوا اللَّهُ بِنَ ظَلَمُوا وَ أَزْوَاجَهُمْ وَ مَا كُانُوا يَعْبُدُونَ (٢٧) مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْجَحِيم (٢٣)

۱. تفسیر برهال، ج ۶ صن ۴۱۰ تفسیر صافی، ج ۶ صن ۱۷۷

۲. تفسیر پرهای دج ۶۰ ص ۲۱۰

وَ قِغُوهُمْ إِنَّهُمْ مَشْؤُلُونَ (٢٤)

 ۲۲ (و ب فرشگان حیطاب شود:) سیتمکاران را با همسرانشان (همکارانشان) و آنچه را که می پرستیدند را حاصر کنید:

۲۳ که به غیر از حدا را می پرستیدند، انها را به راه دورج هدایتشان بمایید ۲۴ و آنها را نگه دارید که مورد سؤال واقع شوند.

﴿ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾ محشور كنيد آنهائي كه در حق آل محمد الله ظلم و ستم كردند.

﴿ و أَزُواجهم ﴾ يعنى كسانى كه در ظلم و ستم شبيه به آنها بودند. الله المحارود روايت مىكند كه امام باقر الله در نيل آية ﴿ فَا هُدُوهُمْ إِلَىٰ صِرْ الْطِالْجَحِيمِ ﴾ فرمودند: آنها را به سوى مسير دوزخ مى خوانند. "
﴿ وَ قِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسُولُونَ ﴾ يعنى از والايت على الله بازخواست مى شوند.

بَلْ هُمُ الْبَوْمَ مُشْتَشْلِمُونَ (۲۷)
وَ أَفْبَلَ بَعْصُهُمْ عَلَىٰ بَعْصِ يَتَسَاعَلُونَ (۲۷)
فالُوا إِنَّكُمْ كُتُمْ مُنْتُونَا عَنِ الْبَسِنِ (۲۸)
فالُوا بِلَّكُمْ كُتُمْ مُنْتُونَا عَنِ الْبَسِنِ (۲۸)
قالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِهِنَ (۲۹)
عالم من الله المرور نسليم (فلارت خداودله) هستند.
۱۷ دو در آن هنگام از بكديگر سؤال ميكننك
۱۸ ـ گروهي گوينله شما بوديد كه از سست راست ما ميآمديد
۱۹ ـ (آنها در جواب) گويند. بلكه شما حودتان ايمان بياورديد.

١ بورالثقين، ج ٢٠٥ ص ٢٠١

۲ نورالثقنين، ع ۴، ص ۴۰۱

﴿ يَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسَلِمُونَ \* يعنى براى عذاب همكى تسليم مى شوند سپس خداوند قول انها را نقل كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ أَقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ \* قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ \* يعنى فلانى و فلاسى (اولى و دومى).

﴿ قَالُوا بَلُ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ آنها در جواب مىگويند. بلكه شما خودتان ايمان ساورديد.

> مَحَقَّ عَلَيْنا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَا لَذَا اِنْفُونَ (٣١) فَأَغُورِثناكُمْ إِنَّاكُنَا عاوبِنَ (٣٢)

۳۱\_پس امروز فرمان پروردگارمان بر ما حتمی است، همانا ما عداب او ر --خواهیم چشیفرد در امر

۱۳ ما شما را گمراه کردیم که حودمان در گمراهی بودیم

﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قُولُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ ﴾ يعني وعدة پروردگار به ما محقق گشته و حال بايد عذاب الهي را بچشيم.

﴿ فَأَغْرَيْنًا كُمُّ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ ﴾ ما شما را گمراه كرديم كه خودمان در گمراهي بوديم.

> فَاللَّهُمْ يَوْمَنِذِ فِي الْعَدَّابِ مُشْتَرِكُونَ (١٣٣) إِنَّا كَذَلَكَ نَفْعَلُ بِالْمُجُرِسِينَ (١٣٤) إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ (٣٥) ١٣- يس همانا آمها در آن رور در علىات الهي مشترك هستند ١٣- كه با مجرمين اينچيين برخورد ميكنيم.

۳۵ همانا آنها بودند هنگامی که گفته میشد هیچ معبودی خبر خدای گانه بست، سرکشی میکردند

﴿ فَإِنَّهُمْ يُوْمَئِدٍ فِي الْعَذَابِ مُسْتَرِكُونَ - تا حِيمَنْتَكُبِرُونَ ﴾ اين آيات از محكمات است.

> وَ يَقُولُونَ أَ إِنَّا لَنَادِكُوا آلِهَيْنَا لِشَاعِرٍ مَجُنُونِ (٣٦) تَلْ جُاهَ بِالْحَقِّ وَ صَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ (٣٧)

۳۶ و میگفتند آیا ما به خاطر شاعر دیوانهای حدایان حود را ترک کنیم؟ ۲۷ ـ (چئین نیست که آنها پنداشتند) بلکه (پیامنز) با حق آمند و پیامبران پیشین را نیز تصدیق میگند

﴿ وَيَقُولُونَ أَ إِنَّا لَتَارِكُوا آلِهَ تِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونٍ ﴾ يعنى رسول خدا مَيَّلِ الله .

پس خداوند آنها را رد كرده و مى فرمايد ﴿ يَلُ جُاءَ بِالْحَقِّ وَ صَدَّقَ الْمُرْسَيِينَ ﴾ بلكه پيامبراني به حق آمده همچنانكه قبل از او پيامبراني به حق آمده دو يند.

أُولِيْكُ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (٤١)

۲۱ - برای آنها روزی معینی است.

خداوند آنچه را که برای مومنین آماده کرده را بیان میکند: ﴿ أُولَئِکَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ یعنی در بهشت. ۱

لا فبِها غَوْلٌ وَ لاَ هُمْ عَنَّهَا يُتَّزَفُّونَ (٤٧)

۱۰ تفسیر برهان، چ ۶۶ من ۴۱۵

وَ عِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عَبِنُ (۴۸) كَفَّهُنَّ يَيْضَ مَكْنُونَ (۴۹)

۴۷ شرابی که شه صایهٔ شیاهی عقل می شود و سه سه وسیلهٔ آل مست میگردند.

۴۸ و در درد آنها حوریان زینا چشمی است که فقط به شوهران حود عشق می ورزند

۴۹ که گویی (آن حوریان در سعیدی و لطافت) همانند تنجم صرعهایی هستند (که ریز پر و بال مرغ) پنهان مانندهاند (تا گرد و عباری بر روی آنها منشیند).

﴿لا فِيهًا غَوَّلٌ ﴾ يعنى در بهشت هيچ قسادى نيست.

﴿ وَ لا هُمْ عَنْهَا يُتُزَفُّونَ ﴾ يعني در أن مست و لايعقل نمي شوند.

﴿ وَ عِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرُفِ عِينٌ ﴾ يعنى حور العين كه نگاه كردن به آنها آدمي را از مشغول شدن به ديگري باز ميدارد.

﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكُنُونٌ ﴾ كه مكنون به معناي مخزون و پنهان است.

فَأَقْبَلَ بَغْضُهُمْ عَلَىٰ نَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ (۵۰) قَالَ قَائِلَ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لَي قَرِبنَ (۵۱) يَقُولُ أَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَلَّقِينَ (۵۲) أَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُزَاباً وَعِظَاماً أَ إِنَّا لَمَدينُونَ (۵۳) قالَ عَلْ أَنْتُمْ مُطَلِّعُونَ (۵۴) قالَ عَلْ أَنْتُمْ مُطَلِّعُونَ (۵۴) فَالْ ثَاللَّهِ إِنْ كِثْتَ لَتُرْدِينِ (۵۵) فَالْ ثَاللَّهِ إِنْ كِثْتَ لَتُرْدِينِ (۵۵) وَ لَوْ لَا يَعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُخْضَرِبِنَ (۵۷) أَ فَمَا نَحْنُ بِمَيْتُهِنَ (۵۸) إِلاَّ مَوْنَتَنَا الأَّولَىٰ وَ مَا نَحْنُ بِمُعَلَّمِينَ (۵۹) إِنَّ هدالُهُوَ الْقَوْزُ الْعَظِيمُ (٦٠)

۵۰ (در بهشت که غرق بعمتهای الهی هستند) از همادیگر میپرستله ۵۱ یکی از آنها میگوید برای می (در دنیا) همنشینی بود.

۵۲ که که من میگفت: آیا تواین سخنان را ناور میکنی (که بهشت و قیامت و جهمنی هست)؟

۵۳ آیا هنگامی که مُردیم و خاک و استخوان پوسیده شدیم دوباره زیده شده، باداش و کیفری میربییم؟

۵۴ (و أنگاه) میگوید آیا میتوانید از حال او خبری بگیرید؟

۵۵ پس نگاهی میکندو او را در میان دورج میبید

۵۶ (مومن به آن کافر) میگوید به خدا سوگند نزدیک بود که مرا بیز بنه هلاکت بکشانی.

۵۷ و اگر معمت پروردگارم مبود من میز از حاضر شدگان (به دورم) بودم. ۵۸ ـ (و سپس از خوشحالی میگوید:) آیا ما هرگز تمیمیریم؟ ۵۹ ـ مگر حمان مرگ اول (که در دتیا گردیم) و سا دیگر هرگر عبداب

تمىشويم

۹۰ این همان رستگاری بررگ است

﴿ فَأَقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ بِتَسَاءَلُونَ \* قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينُ \* يَقُولُ أَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴾ يعنى آنچه را براى تو مىكويد آن را تصديق كن زيرا هنگامى كه مُردى زنده مىشوى پس به همنشينش مىكويد: ﴿ هَلْ أَنْـتُمُ مُطِّلِعُونَ ﴾ آيا مي توانيد از حال او خبري بگيريد؟

\* فَاطَلَعَ فَرَ آهُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيمِ \* پس نگاهي ميكند و او را در ميان دورزخ ميبيند.

مه همنشينش مىكويد ؛ قَاللَّهِ إِنْ كِدُتَ لَتُرْدِينِ \* وَ لَوْ لَا نِعْمَةً رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُعْضَرِينَ \* وَ لَوْ لاَ نِعْمَةً رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُعْضَرِينَ \* به حدا سوكند نزديك بود كه مرا نيز به هلاكت بكشاني. و اكر نعمت پروردگارم نبود من نيز از حاضر شدگان (به دوزخ) بودم أ

سببُس در بهشت می گویند: ﴿ أَ فَمَا نَحْنُ بِمَيْتِينَ ۞ إِلاَّ مَوْتَتَنَا الأُولَىٰ وَ مَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ۞ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ و سبس از خوشحالی می گوید: آیا م هرگز نمی میریم؟ مکر همان مرکداول (که در دنیا مُردیم) و ما دیگر ضرگز عذاب نمی شویم. این همان رستگاری بزرگ است.

ابوبصیر از امام باقریا روایت کرده که فرمود وقتی اهل بهشت داخل بهشت داخل بهشت می شوند، و اهل جهنم به آتش در می آیند، مرگ را به صورت گوسفندی می آورند و بین بهشت و دوزخ سر می برند و می گویند دیگر برای احدی مرگ نیست و هر کس تا ابد در جای خود هست، در این هنگام اهل بهشت می گویند آیا دیگر ما نمی میریم، مرگ ما همان مرگ اول بود؟ و آیا ما عذاب نمی شویم؟ راستی این چه رستگاری عظیمی است و برای چنین مقامی شایسته است که تلاشگران تلاش کنند.

### أَ ذَلِكَ حَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَهُ الرَّقُومِ (١٢)

۱ تقسیر برهال، ج ۱۶ مس ۲۱۶

إِمَّا جَعَلْنَاهَا فِئْنَةً لِلظَّالِمِينَ (١٣)

۶۲ آیاایس (معمدهای بهشتی) بهبر است یا درحت رقوم جهد؟ ۶۳ همانا ما آن را عقاب مشمکاران قرار دادیم.

\* أَ ذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الرَّقُومِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتِنَةً لِلظَّالِمِينَ \* كه مراد از فتنه در اینجا عذاب است.

نُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْياً مِنْ حَميمٍ (١٧)

۶۷ سپس برای آنها بعد از خوردن زقّوم دوزج، آب داع متعمی هست (که میلوشند).

﴿ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِنْ حَبِيمٍ ﴾ يعنى تعذاب بر روى عذاب.

فَهُمْ عَلَىٰ ٱلْمَارِهِمْ يُهْرَعُونَ (٧٠)

٧٠ ـ پس اينها به دنبال آثار آنها (پدرانشان) کشانده میشوند

﴿ فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهُرِّعُونَ ﴾ يعني آنها به دنبال آثار پدران خود ميروند.

وَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُثَلِّرِينَ (٧٢)

فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاتِمَةُ الْمُنْذَرِينَ (٧٣)

۷۲ و به تحقیق ما در میان انها اندار کساگانی فرستادیم

۷۳\_پس سگر که عاقبت اندار شوملگان (تکادیب کنبلگان و کافران) چگونه

بود

﴿ وَ لَقَدُ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْذِرِينَ ؟ يعني انبياء را قرستاديم.

﴿ فَانْظُرُ كَيْفَ كَأَنَّ عَاقِيَةً الْمُنْذَرِينَ ﴾ يعنى بر عاقبت استخاى هلاک شده نگاه کر.

### وَلَقَدُ نَادَاتُنَا نُوحٌ فَلَيْعُمَ الْمُجِيُّونَ (٧٥)

۷۵ و به تحصی روح ما را حواند و ما چه سکو احاس کسدهای هستیم خداوند عز و جل نداء انبیاء (خواندن آنها خدا) را ذکر کرده و می فرماید:
 ﴿ وَ لَقَدُ نادانًا نُوحٌ فَلَنِهُمَ الْمُجِیبُونَ ﴾ و به تحقیق نوح ما را خواند، و ما چه نیکو اجابت کنندهای هستیم.

### وَ جَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧)

۷۷ و ما فررندان او را بارماندگان زمین قرار دادیم

و همهنین می فرماید: ﴿ ذُرِّیَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ تُوحٍ ﴾ " از فرزندانش کسانی که با نوح حمل کردیم. "

### وَ إِنَّ مِنْ شَبِعَتِهِ لَإَيْرَاهِيمَ (٨٣)

۱ هود، آية ۴۰

۲ اسراد، أية ۳

٣ بحار الاتور، ج ١١، ص ٣١٠ نفسير صافي، ح ع، ص ١٨٧ ؛ تفسير يرهان، ج ع، ص ٢١٨

إِذْ جَاهَ رَبُّهُ بِقُلْبٍ سَلِيمٍ (٨٤)

۸۲ و همانا از پیروان او (نوح) ابراهیم بود.

۱۸۳ هنگامی که با قلب سلیم (باک) به سوی پروردگارش آمد.

#### اسم شیعه در قرآن

ابوبصیر از امام باقر الله روایت میکند که فرمود: بزودی اسم شما را مورد اهانت قرار میدهند.

عرض كردم؛ قدايت گردم آن كدام اسم است؟

فرمود: اسم شیعه، گفته شده همانا مردم ما را بر آن اسم عیب و ایراد میگیرند، آیا فرمایش الهی را نشتیدهای ﴿وَ إِنَّ مِنْ شِیعَیّهِ لَإِبْرَاهِیمَ ﴾ و همانا از بیروان او (نوح) ابراهیم بود. ۱

و اينكه مى فرمايد. ﴿ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُّرٌ هِ \* ` كـه اسم شما را مورد اهانت قرار مى دهند. "

﴿إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ مى فرمايد: قلبُ سليم به دور از شک است؛ أكه خبرش را در سورة انبياء نوشته ايم.

فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ فَالَ لِمَا تَتَيَّ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِي أَذْبَهُ كَ فَانْظُرُ ما ذَا تَرَى قَالَ لِمَا أَبْتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِلْني إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴿١٠٣) فَلَمُنَا أَشْلَمْا وَ تَلُهُ لِلْجَبِينِ ﴿١٠٣)

١. ينخارالاتوار، ج ١٦، ص ٢٩

۲ قصص، آیهٔ ۱۵ ؛ آن که از پیروانش بود در برابر دشمش از او درحواست کمک کرد

٣ تغسير برهان، ج فياص ٢١٩، تقسير صافي، ج فياص ١٨٨ د بورالثقلين، ج ٢٠ص ٢٠٥

۴. تقبير برهان ج ۶ ص ۲۳۹

وَ نَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِثِرَاهِهِمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْيَا إِنَّا كَدلكُ بَجْرِي الْمُحْسِنينَ (١٠٥)

إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْتَلَاةُ الْشَيِنُ (١٠٦)

۱۰۲ - پس هنگامی که با او به مقام سیمی رسید، (اسراهیم) گیفت ی فرزیدم، در حواب دیدم که تو را دیج میکیم، نظر تو چیست؟ گیفت یی پدر، بدانچه که مامور شدهای عمل کن، برودی مرا به حواست حداویا، از صبر کندگان خواهی یافت.

۱۰۳ ــ پس هنگامی که هر دو تسلیم شدند. (ابراهیم) حبین او را بر روی خاک گذاشت.

۱۰۴ ـ و ما او را نابة داهم كه اي إبراهيم

۱۰۵ ـ به تحقیق رویانت زا آنجام فادی داین چنین ما میکوکاران را پاداش میدهبم

۱۰۶ ـ ممانا این امتحان روشنی بود.

#### بجا آوردن ابراهیم مناسک حج را

﴿ يَا بُنَيِّ إِنِّي أَرِىٰ فِي الْمَثَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانْظُرْ مَا ذَا تَرِىٰ قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلُ ما تُوامِّدُ مِنْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾

معاویه بن عمار از امام صادق الله روایت میکند که فرمود هنگام زوال خورشید در روز ترویه جبر ثیل نزد حضرت ابراهیم الله آمد و گفت: ای ابراهیم به مقدار کافی از برای خود و خانوادهات اب بردار که ما بین مکه و عرفات آبی نیست.

به خاطر همین هشتم ذی الحجه را روز ترویه میگویند، ابراهیم حرکت

کردتا اینکه به منی رسید، نماز ظهر و عصر و مغرب و عشا و صبح را در آنجا خواند تا اینکه افتاب زد. از منی به سوی عرفات حرکت نمود و در نَمَره که وسط عرفات است وارد شد، چون ظهر شد غسل کرده و نماز ظهر و عصر را با یک اذان و دو اقامه بچا آورد و در مسجدی که در عرفات است و با سنگهای سفید مرمت شده بود نماز خواند سپس به سوی موقف رفت، جبر ثیل گفت: ای ابراهیم به گناهانت اعتراف کن و اعمال حج را بشناس، که برای همین عرفه نامیده شده است. ابراهیم در موقف ماند تا خورشید غروب کرد، جبر ثیل گفت: ای ابراهیم به مشعر نزدیک شو که به آن مزدافه می گویند و او را به مشعرالحرام آورد که با یک اذان و دو اقامه نماز مغرب و عشاء را خواند و سپس تا صبح در آنجا ماند و بعد از خواندن نماز صبح به منی رفت و جبر ثیل او را به رمی جمرهٔ عقبه دستور داد که املیس ملعون در پشت آن جمرهٔ عقبه ترا داشت.

#### ذبح اسحاق

سپس، داوند به ابراهیم امر نمود که قربانی کند ابراهیم هنگامی که خواست از عرفات برگردد در مشعرالحرام ماند در خواب دید که فرزندش اسحاق را قربانی میکند که او نیز با مادرش ساره حج را به جا می آورد، هنگامی که به منی برای رمی جمره رسید، زنش را به خانه فرستاد و فرزندش را در نزد خود نگه داشت، چون به جمرهٔ وُسطی رسید با او مشورت کرد و گفت. ﴿ يَا بُنُيُ أَرِي فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَنْبُحُكَ فَانْظُرُ مَا ذَا تَرِي ﴾ ای مرزندم در خواب دیدم که تو را نبح میکنم نظرت چیست؟

او كفت: ﴿ يَا أَبْتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُني إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ \* فَلَمَّا

أَسُلَمًا ؟ اى پدر بدانهه امر شده اى آن را بجا بياور كه آن شاء الله بزودي مرا از صابرين خواهى يافت. و تسليم امر الهى شد.

> پیرمردی جلو آمد و گفت: ای ابراهیم از این بچه چه میخواهی؟ فرمود: میخواهم او را قربانی کنم.

گفت: سبحان الله آیا میخراهی بچهای را قربانی کنی که یک لحظه هم خدا را معصیت نکرده است؟

ابراهيم الله فرمود خداوند مرا بدان امر نموده است.

گفت: پروردگارت تو را از آن نهی میکند، همانا این شیطان است که تو را به آن امر کرده است.

ابراهیم به او فرمود: وای بر تو این خداوند است که مرا بدان امر کرده است و گفتار او در گوشم طنین انداز گردیده است.

گفت: بخدا سوگند این شیطان است که تو را بدان امر کرده است.

ابراهیم فرمود: بخدا سوکند دیگر با تو سخمی نمیگویم، سپس ابراهیمالیا عزم بر نبع نمود.

شیطان گفت: ای ابراهیم تو پیشوائی هستی که مردم به تو اقتداء میکند و اگر تو فرزندت را ذبح کنی مردم نیز فرزندانشان را نبح خواهند کرد.

ولی ابراهیم الله با او سخنی نگفت، رو به فرزندش کرد و دربارهٔ ذبح با او مشورت نمود، چون تسلیم امر الهی شدند، فرزند گفت: ای پـدر صــورتم را بهوشان و آن را محکم ببند.

ابراهیم فرمود: ای فرزندم دست و پایت را نمیبندم پس مفرشی را که در روی الاغ بود روی زمین پهن کرد و چاقو را بر حلقوم او گذاشت و سرش را به سوی آسمان بلند کرد و چاقو را کشید که در آن هنگام جبرئیل چاقو را به

پشت برگرداند و گوسفندی از کوه ثبیر بیرون آمد که جبرئیل فرزند را از زیر دست ابراهیم بیرون آورده و آن گوسفند را در زیر دست او خواباند و از مسجد خیف ندا داد: ﴿ أَنْ یَا إِبْرَاهِیمُ \* قَدْ صَدَّقَتَ الرُّوْیَا إِنَّا کَهٰذِلِکَ نَـجُزِي الْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْبُلَاءُ الْمُبِينُ \* و ما او را ندا دادیم که ای ابراهیم، به تحقیق رویانت را انجام دادی ؛ این چنین ما نیکوکاران را پاداش میدهیم. همانا این امتحان روشنی بود.

ابلیس خودش را به مادر آن جوان رساند که در وسط بیابان به کعبه نگاه میکرد گفت: پیرمرد کیست؟

گفت: شوهرم است.

گفت: آن نوجوانی که با اوست چه کسی است؟

گفت: فرزندم است،

ابلیس گفت: آن پیرمرد را دیدم که او را خوابانده و چاقو در دست میخواهد او را ذبعش بکند.

زن گفت: دروغ میگوئی، ابراهیم مهربان ترین مردم است چگونه فرزندش را ذبح میکند؟

ابلیس گفت: به خدای آسمان و زمین و این خانه سوگنداو را دیدم که چاقو در دست میخواست فرزندش را سر بیرد

زن گفت: برای چه؟

ابلیس گفت: گمان میکند که پروردگارش او را بدان امر کرده است.

گفت: پس حق با اوست که مطیع پروردگارش است، در نفسش خطور کرد که مبادا امری از جانب خداوند برای فرزندش نازل شده است، چون اعمال حج را به جا آورد در حالی که دستانش را بر روی سرش گذاشته بود خودش را به بیادانی که به سوی منی میرفت رساند و میگفت پروردگارا مرا به خاطر آن رفتاری که بامادر اسماعیل کردهام مولخذه مکن

راوی گوید: عرض کردم: ابراهیم در کجا اراده نمود که قرزندش را ذبح کند؟

فرمود: در حمرهٔ وُسطی، گوسفنداز کوهی که در سمت راست مسجد منی است از آسمان نازل شد که در تاریکی می هرید و در تاریکی راه می رفت.

راوی گوید، عرض کردم: آن گوسفند به چه رنگی بود؟

فرمود: ابلق خاکستری بود. ا

ابن سنان گوید از امام صادق ﷺ سؤال کردیم که چه کسی صاحب ذبح بود؟

قرمون: اسماعیل.<sup>۳</sup>

از رسول خدا ﷺ روایت شده که قرمود: من فرزند دو ذبیح هستم یعنی اسماعیل و عبدالله بن عبدالمطلب. <sup>۳</sup>این دو خبر از خاصه است

دربارهٔ نبیح اختلاف است که اسحاق بوده یا اسماعیل و عبدالله، که عامه دو خبر مختلف دربارهٔ اسحاق و اسماعیل نقل میکنند

پس خداوند عزوجل او را ندا داد و فرمود: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا ﴾ به تحقيق رويائت انجام دادي.

هنگامی که ابراهیم تصمیم بر ذبح فرزندش گرفت و تسلیم امر الهی شد، خداوند فرمود: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ \* همانا من تو را امام و پیشوای

١ بحارالانوار، ج ١٢، ص ١٢٥ ؛ بورالثقلين، ج ٢، ص ٢٢٤

٢ يحارالانوار، ج ١٢٧، ص ١٣٧

٣. باحار الاتواردج ١٢٠ ص ١٢٧

<sup>£.</sup> بقرماأية ٦٣٤

مردم قرار دادم،

الراهيم عرض كرد: ﴿ وَ مِنْ ذُرِّيَتِي ﴾ أو از فرزندان من. خداوند فرمود: ﴿ لأَيْنَالُ عَهْدِي الطَّالِمِينَ ﴾ أيعنى امام ظالم و ستمكارى به عهد من سيرسد. "

> وَ لَقَدُ مَنْنَاعَلِي مُوسِينَ وَ هَارُونَ ﴿ ١١٤) وَ مُجَّيِّنَاهُما وَ قَوْمَهُما مِنَ الْكَرْبِ الْعَظيِمِ (١١٥) وْ نَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْعَالِمِينَ (١١٦) وَ آتَيْنَاهُمَا الْكِتَابِ الْمُسْتَنِينَ (١١٧) وَ هَدَيْنَاهُمَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَغِيمَ (١١٨) وَ تَرَكَّنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ (١١٩) سَلاَمٌ عَلَى مُوسى وَ هَارُونَ (١٢٠) إِنَّا كَذَٰلِكَ مَجْزِي الْمُحْسِينَ (١٢١) إِنَّهُما مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ (١٣٢) وَ إِنَّ إِلَّالَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلاَ تَتَّقُونَ (١٣٤) أَ تُشْعُونَ بَعْلاً وَ تَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ (١٢٥) ۱۱۴ ساو به تحقیق بر موسی و هارون ملّت گذاشتیم ۱۱۵ ـ و آن دو با قومشان را از اندوه بررگی بجات دادیم ۱۱۶ و آن دو را باری کردیم تا بر دشمنانشان پیرور شفید

۱ بقره آیڈ ۱۲۴

٢ بقره أية ١٣٣ ؛ عهد من به متمكاران تميرسك

تفسير برهاڻ، ج ٤٠ ص ٢٣٠

۱۱۷ ـ و به آن دو کتاب روشرگر (حدایتگر) عطا کردیم

۱۸ ا ـ و آن دو را به راه راست هنایت کردیم.

۱۹ اسو بام بيک آن دو را در ميان آيندگان باقي گذاشتيم.

۲۰ ا .. سلام پر موسی و هارول .

۱۲۱ ما اینچنین بیکوکاران را پاداش میدهیم

۱۲۲ ـ همانا آن دو از بندگان مومن ما بودند.

۱۲۲ ـ و همانا الياس از رسولان بود.

۱۲۴ ـ هنگامی که به قومش گفت آیا از حداوبد ممی ترسید؟

۱۲۵ ـ آیا مت دیعل، وا می حوانید و بهترین آفریننده را تری می کنیا،؟

خداوند عز و جل منتش رأ بر موسى و هارون نقل كرده و مى فرمايد: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَ هَارُونَ وَ تَجَيَّنُاهُمَا وَ قَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ \_ تا \_ أَ تَدْعُونَ بَعْلاً ﴾ براى آنها بتى بود كه به آن بعل مى گفتند كه مردى از شخصى عرب باديه نشين از شنترى كه ايستاده بود سوال كرد كه مال چه كسى است؟ گفت: من بعل آن هستم و آن رب بعل ناميده شد. \

وَ تَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (۱۲۹) شلاّمٌ عَلَىٰ إِلْيَاسِينَ (۱۳۰) ۱۲۹ ــ و ما مام سيک او را در ميان آيندگان باقي گداشتيم.

١٣٠ ـ ميلام بر آل يامين.

خداوند آل محمد الله الذكر كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ تَرَكُنْا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ \* سلام على آل يس ﴾ كه مراد از ﴿ يس ﴾ محمد و آلمحمد از اشمه الله

١ تعمير برهان، ج ٤٠ ص ٢٤٧ ، ورالثقلين، ج ١٤ ص ٢٣١ ؛ تفسير صافي، ج ١٩٥ ص ١٩٩

مىياشند

وَإِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٣)

۱۲۲ سو همانا لوط از رسولان بود.

خداوند عن و جل لوط را ذكر كرده و فرمود: ﴿ وَ إِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ \* كه خبرش را ذكر كرديم.

وَ إِنَّ يُونُسَ لَينَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٩)
 إِذْ أَبْنَى إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (١٣٠)
 فَشَاهَمَ فَكُانَ مِنَ الْمُدَّحَضِينَ ﴿٢٤٧)

فَالْتَغَمَّةُ الْحُوتُ وَ هُوَ مُلْيِمٌ (١٤٢)

119 ساو همانا پوئس آز رشولان بود.

۱۴۰ منگامی که به سوی کشتی (بر جمعیت و بار) فرار کرد

۱۴۱ ــ پس با آنها قرعه انداخت و مغلوب شد (قرعه به نامش افتاد).

۱۴۲ ـ و ماهی بزرگی او را بلعید که او سراوار سررنش بود.

خداوند داستان بونس را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿ وَ إِنَّ يُسُونُسَ لَــمِنَ الْمُرْسَلِينَ إِذْ أَبَّيَ ﴾ ابق يعنى هرب، قرار كرد.

﴿إِلِّي الْقُلْكِ الْمَشْحُونِ \* فَسَاهُمَ \* يعنى قرعه انداختند.

﴿ فَكَانَ مِنَ الْمُدَّحَضِينَ ﴾ يعنى او را در دريا انداختند.

﴿ فَالْتُقَمَّهُ الْحُوتُ وَ هُوَ مُلِيمٌ ﴾ كه خبرش را در سورة يونس نوشتيم.

وَ أَتَبِئْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَغْطِبِنِ (١٤٦)

## ۱۴۶ ـ و برای او بونهٔ کناونی رو بابدیم ﴿وَ ٱلْبُنْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينِ \* يقطين به معنای کدو است.

فَاشَتَفْتِهِمْ أَلِرَنِّكَ النَّتَاتُ وَلَهُمُ الْتَثُونَ (۱۴۹)
أَمْ حَلَقَنَ الْمَلاَئِكَةَ إِنَاتًا وَهُمْ شَاهِدُونَ (۱۵۰)
أَلا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَفُولُونَ (۱۵۱)
وَلَدَ اللّهُ وَ إِنَّهُمْ لَكَادِيُونَ (۱۵۲)
أَمْنِطُقَى الْبَتَاتِ عَلَى الْنَتِينَ (۱۵۲)
مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (۱۵۴)
أَمْلاَ تَذَكُرُونَ (۱۵۵)
أَمْلاَ تَذَكُرُونَ (۱۵۵)

۴۹ اسپس از آمها سوال کی آیا برای پروردگارت دخترانی هست و برای آمها پسران؟

۱۵۰ ـ یا ما فرشتگان را مونث آفریدیم و آنها نیز شاهد نودند؟

101 ـ آگاه باشید آنها با این تهمت برزگشان میگویند

١٥٢ ــ حداوند فرزند فارد ؛ همانا أنها دروع ميگويند

107\_(آیا حداورد) دحتران را بر بسران مرکزید؟

۱۵۴ \_شما را چه شده است؟ چگونه حکم مرکبيد؟

100 ــ أيا متذكر ممن شويد؟

108 دارا برای شما دلیل روشتی است؟

خداوند بیامبرش را مورد خطاب قرار داده و می قرماید: ﴿ قَاسْتَقْتِهِمْ أَلِرَبُّكَ الْبَنَّاتُ وَ لَهُمُ الْبَنُّونَ ﴾ قریش می گفتند که ملائکه دختران الهی هستند.

حداوند آن را رد کرده و می فرماید: ﴿ فَاسْتَغْتِهِمْ - تَا -سُلُطُانُ مُبِينٌ ﴾ بعنی بر انچه که گمان میکنید برایش حجتی قوی بیاورید.

وَ جَعَلُوا بَيْنَةً وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً وَ لَقَدْ عَلِمْتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَشْخَصْرُونَ (١٥٨)
١٥٨ ـــ و انها ميان او (حداوند) و جن نسبت و خويشي قاتل شدند، و بنه تحقيق جَيَان مي دانند که اينها (مشرکان) در پيشگاه الهي حاصر حواهـــد شد.

﴿ وَ جَعَلُوا بَيْنَةً وَ بَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً ﴾ يعنى آنها مى گفتند كـ جنيان دختران خداوند هستند.

﴿ وَ لَقَدُ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ يعنى بدرستى كه آنها در آتش جهدم هستند.

#### وَ مَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَفَّامٌ مَقْلُومٌ (١٦٣)

۱۶۴ میچ کسی از ما بست مگر آنکه برای از منام معارمی است یحیی بن مسلم گوید از امام صادق الله شنیدم که در تفسیر آیه ﴿وَ مَا مِنَّا إِلاّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ فرمودند: این آیه دربارهٔ ائمه و اوصیاء از آل محمد الله نازل شده است. ا

شهاب بن عبد ربه گوید شنیدم که امام صنادق ای میفرمود ای شهاب ما شجرهٔ نبوت و معدن رسالت و محل رفت و آمد ملائکه هستیم و عهد و پیمان خدائیم، ما ودیعه های خدا و حجت اوییم، ما صنفوف نورانی در اطراف عرش بودیم و خدا را تسبیح می کردیم و اهل آسمان از تسبیح ما تسبیح می گفتند تا

١ بورالتعلين، ح ٢٤ص ٢٣٩؛ تفسير صافي، ج ٥٤ ص ٢٠٧ ، تفسير برهان، ج ٥٤ ص ٢٥٩

اینکه به سوی زمین آمدیم، تسبیح گفتیم و اهل زمین نیز با تسبیح ما تسبیح می گفتند، ما صافون و مسبحون هستیم. هر کس به عهد و پیمان ما وفا کند به عهد و پیمان شکنی کند با خدا پیمان شکنی کند با خدا پیمان شکنی کرده است. ا

وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ (١٦٥)
وَ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ (١٦٥)
وَ إِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ (١٦٧)
وَ إِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ (١٦٧)
لَوْ أَنَّ عِنْلَمْا ذِكْراً مِنَ الْأَوْلِهِنَ (١٦٨)
لَكُنَّا عِنَادَ اللَّهِ الْمُخْلُصِينَ (١٦٩)
فَكَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١٧٠)
فَكَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١٧٠)
مُحَادو مَا هُمُهُ بِهِ صَفْتَ ايسَتَادهايم.
مُحَادو مَا هُمُهُ بِهِ صَفْتَ ايسَتَادهايم.
مُحَادو مَا هُمُهُ بِهِ صَفْتَ ايسَتَادهايم.
مُحَادو مَا هُمُهُ فَيْنَاد.

۱۶۸ ـ اگر نزد ما کتابی از پیشیبیان بود. ۱۶۹ ـ ما هم از مخلص خدا می بودیم.

۱۷۰ ــ و (دروغ میگفشد، هنگامی که این کتاب بزرگ برایشان آمد) به آن کافر شدمد و به زودی (کیفر حود را) خواهند دانست

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله الدنيل آية ﴿ وَ إِنْ كَانُوالَيْقُولُونَ \* لَوْ أَنْ كَانُوالَيْقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِنْدَنَا ذِكْراً مِنَ الْأَوَّلِينَ \* لَكُنَّا عِنِاهَ اللهِ اللهُ خُلَصِينَ ﴾ فرمود: آنها كفار قريش بودند كه مى گفتند كه خداوند يهود و تصارى را بكشد كه چكونه بر

١. يحار الأتوار، ج ٢٢، ص ٨٧

پیامبرانشان دروغ بستند، بخدا سوگند اگر در نزد ما نکری از اولین بود از بنده های مخلص خداوند می شدیم، خداوند می فرماید: هنگامی که محمد می از به سوی آنها آمد به او کافر شدند که می فرماید: ﴿فَسَوْفَ یَعْلَمُونَ ﴾ و به زودی (کیفر خود را) خواهند دانست.

جبرئیل گفت: ای محمد ﴿ إِنَّا لَنَحْنُ الصَّاقُونَ وَ إِنَّا لَنَحْنُ النَّسَبَّحُونَ ﴾ و ما همه به صف ایستادهایم و ما همکی تسبیح گوی هستیم.

> فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاهَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ (١٧٧) وَ تَوَلَّ عَنْهُمْ حَنْى حَبِنِ (١٧٨) وَ أَبْصِرْ فَسَوْفَ لِبْصِرُونَ (١٧٩) شَبْخَانَ رَبُّكَ رَبُّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِغُّونَ (١٨٠) وَ سَلاَمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ (١٨١) وَ الْحَمْدُ لِلَٰهِ رَبُّ الْغَالَمِينَ (١٨١)

۱۷۷ ـ پس هنگامی که عذاب در جلوی حانههایشان فرود آید، پس اندار کنندگان چه صبح بدی خواهند داشت.

۱۷۸ ... و از آنها تا وقتی معین روی بگردان.

۱۷۹ ــ و (نتیجهٔ اعمالشان را) سگر، که آنها نیز به رودی (سیجهٔ اعمال تو را) خواهند دید.

۱۸۰ ــ پاک و مسره است پروردگار تو، پروردگار عزّ ت، از آنچه که توصیف میکنند.

111 ـ و سلام بر رسولان

۱۸۲ که حمد و سپاس برای پروردگار عالمیان است.

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ يعنى همكامى كه عدات در آخرالزمان بر بنياميه و بيروان انها دازل شود.

﴿ تَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَى حِينٍ ﴿ وَ أَبْصِرْ فَسَوْفَ يُجْصِرُ ونَ ﴾ هنگامى كه عذاب بىر
 آنها نازل شود به حود مى ايند كه در اين هنگام هيچ بفعى به حالشان ندارد،
 اين از براى اهل شبهات و گمراهان از اهل قبله است '

﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسُاحَتِهِمْ \* يعنى زمانى كه عذاب در مكان و جايگاه آنها سازل شود ﴿ فَسُاءَ صَبُاحُ الْمُنْذَرِينَ .. تا .. وَ الْحَمُدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \*

١. تقسير برهان، ج ٦٠ ص ٢٥٩ ؛ محار الاتوار، ج ٨ ص ٢٢٢

# تفسير سورة ص

۳۸ – سورهٔ ص در مکه نازل

شده و دارای ۸۸ آیه است.

# بِشمِ اللهِ الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

ص وَ الْقُرْآنِ ذِي الذُّكْرِ (١)

بَلِ الَّدِينَ كَفَرُوا في عِزَّةٍ وَ شِقَاقٍ (٢)

كُمْ أَهْلَكُنَّا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ فَنَادَوًا وَ لاَتْ حَبِنَ مَناصِ (٣)

ا ـ ص ، سوگند به قرآن که صاحب ذکر است.

۲ سبلکه کامران در مقام غرور و سرکشی هستند

۳ ما چه بسیار اقوامی که پیش از اینها هلاکت کردیم و در آن هنگام فریاد میزدند (و در خواست کمک می کردند) اثا موقع نجانشان گذشته بود.

﴿ ص \* وَ الْقُرْ آنِ ذِي الذِّكْرِ ﴾ اين آيه قسم است و جوابش اين آيه است ﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَ شِقَاقِ ﴾ يعني در كفر. \

رِينَ حَرِدَ رِي رِدُورِ يَ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَ لاَٰتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ يعني در آن وقت ﴿ كُمْ أَفْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَ لاَٰتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ يعني در آن وقت فراري نيست.

وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ الْكَافِرُونَ هَدَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (۴) أَجَعَلَ الْآلِهَةَ الْهَا وَاحِداً إِنَّ هَذَٰا لَشَيْءٌ عُجَابٌ (۵) وَ انْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَ اصْبِرُ واعَلَى آلِهَتِكُمْ إِنَّ هِذَا لَشَيْءٌ يُرادُ (١) ما سَمِعْنَا بَهٰذَا هِي الْمِلَّهِ الْآجِرَةِ إِنْ هَذَا إِلاَّ اخْتِلاقٌ (٧)

۴ و آنها تعجب کردند که ابدار کنندهای از میال خودشان آمدکافران گفتناد او ساخری دروغگوست.

۵ ـ آیا او این همه خداسان را یک خیلا قبرار داده است؟ همان اس چیر اهجاب آوری است.

عمد و بررگان آنها به راه افتاده و گفتند بروید و حدایانبان را محکم نگیرید. همانا این چیری است خواستهاند (شما را از خدایانبان جدا کنند)

٧ ــ ما اين را در أنين ملَّث آخرين بشبيدهايم. اين فقط يک آلين دروعميمي

بيش نيست. ﴿وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمَ ﴾

وقتی رسول خدا شرا دعوت خود را ظاهر ساخت، قریش نزد ابو طالب جمع شده، گفتند. ای ابو طالب برادرزادهات عقاید ما را سفیهانه خواند، به خدایان ما ناسزا گفت و جوانان ما را فاسد نمود و جمعیت ما را متقرق کرد، اگر داعی او در این کار این است که میخواهد از ناداری نجات یابد، ما برای او آن قدر مال جمع میکنیم که از همه ما ثروتمندتر شود، و حتی او را پادشاه خود میکنیم.

ابو طالب حریان را به رسول خدا ﷺ خبر داد، حضرت فرمود اگر خورشید را به دست راست من بگذارند، و ماه را به دست چپم، نمیپذیرم، و لیکن یک کلمه به من بدهند تا (هم مرا راضی کرده باشند، و هم) به وسیله ان سرور عرب گشته و غیر عرب هم به دین ایشان بگروند و نیز خود آنان پادشاهانی در بهشت باشند.

ابو طالب پاسخ آن جناب را به اطلاع لیشان رسانید.

ایشان گفتند: یک کلمه چیزی نیست ده کلمه از ما بخواهد، رسول خدا عَنِینَ فَرمود شهادت دهند به اینکه «لا اله الاالله و انی رسول الله».

مشرکین گفتند: شگفتا! آیا سیصد و شصت خدا را رها کنیم، و یک خدا را بگیریم؟

بس خداى سبحان ابن آيه را فرستاد: ﴿ وَ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْدِرٌ مِنْهُمْ وَ قَالَ الْكَافِرُونَ هذا سَاحِرُ كَذَّابٌ \_ تا \_ إِلاَّ اخْتِلَاقٌ ﴾ يعنى به هم محلوط شدهاند `

أَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ الذَّكْرُ مِنْ بَيْبِنَا تَلْ هُمْ فَيِ شَكِّ مِنْ دِكْمِي بَـلْ لَـمَا يَـدُوفُوا عَذَابِ (٨)

أَمْ عِنْدَهُمْ خَرَائِنُ رَحْمَةِ رَنَّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ (٩)

أَمْ لَهُمْ مُلَكُ الشَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا يَيْنَهُمْا فَلْيَرْتَقُوا هِي الْأَشْبَابِ (١٠) جُنْدٌ مَا مُثَالِكَ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ (١١)

كَذَّتَتُ قَبْلَهُمْ فَوْمُ سُرِحٍ وَ عَادٌ وَ فِرْعَوْنُ دُو الْأَوْتَادِ (١٣)

۸\_آیا در میان همهٔ ما قرآن فقط بر او بازل شفه است؟ بلکه آمها (کافران) در قرآن من شک و تردید دارند، بلکه آمها همور علمات مرا نچشیدهامد

۹ سیا نرد آنها خزائن رحمت پروردگارت که توانا و تحشیده است میباشد؟
۱۰ یا حاکمیت آسمانها و رمین و هر آنچه که در میان آن دو است برای
آنهاست، پس به هر سیب (که میتوانند از آسمانها) بالا بروید (تا جناوی
تاژل شابان وحی را نگیرند)،

۱۱ \_اینها لشگر شکست حوردهای از احراب میباشند

١. يحارالاتوار، ج ١٨٠ ص ١٨٢

۱۲ ـ قبل از آنها قوم نوح و عاد و فرعون صاحب فدرت (پیامران ما را) نگذیب کردند

﴿ أَ أَنْوِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ يَتِينَا بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ مِنْ ذِكْرِي - تا - مِنَ الْأَحْزابِ \* يعنى آنهايي كه در روز احزاب (خندق) جمعيت تشكيل دادند.

سهس خداوند هلاک امتها را نکر میکند که در سورهٔ هود خبرش را نقل کردیم ﴿ کَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ غَادٌ وَ فِرْعَوْنُ ذُو الْأُوتَادِ \* قبل از آنها قوم نوح و عاد و فرعونِ صاحب قدرت (پیامبران ما را) تکذیب کردند.

> رَ مَا يَنْظُرُ هُوُلاَهِ إِلاَّ صَيْحَةً وَاجِدَةً مَا لَهَا مِنْ قَوَاقِ (١٥) وَ قَالُوا رَبُنَا عَجُلُ لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ الْجِسَابِ (١٦)

۱۵ ـ و اینها (با این اعمالشات) انتظار جزیک صبحهٔ آسمانی انتظار دیگری را نمیکشند، و دیگر هیچ نارگشتی برای آنها نیست

۱۶ ــو گفتند: ای پروردگار ما، هر چه رودتر بهرهٔ ما را قبل از رور حساب به ما بده.

﴿ وَ مَا يَنْظُرُ هُوَّلًاءِ إِلاَّ صَيَّحَةً وَاحِدَةً مَا لَهَا مِنْ فَوَاتٍ ﴾ يعنى از عذاب رهايي نمىيابند.

﴿ وَ قَالُوا رَبُّنَا عَجُّلُ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ يعنى نصيب و سهم ما را از عذاب به ما بده. ا

> اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ اذْكُرُ عَتْلَنَا ذَاؤُدَ ذَا الْأَبْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ (١٧) إِنَّا سَخَرْنَا الْمِحِالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِشْراقِ (١٨)

۱. تفسير برهان، ج ۶۶ من ۴۶۸

وَ الطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ (١٩)

في الَّجَعَلَابِ (٢٣)

وَ شَدْدُنَا مُلْكُهُ وَ آتَئِنَاهُ الَّحِكْمَةَ وَ فَصْلَ الْجَطَابِ (٢٠)

وَ هَلُ أَمَّاكَ نَمَّأُ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْزَاتِ (٢١)

إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ ذَاؤَدَ فَفَرَعَ مِنْهُمْ قَالُوا لاَ تَخَفّ خَصْمَانِ بَغَى سَغْصُا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُمْ يَئِنْنَا بِالْحَقَّ وَ لاَ تُشْطِطْ وَ اهْدِنْا إِلَىٰ سَواءِ الصَّراطِ (٢٢) إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ يَشْعٌ وَ يَشْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ مَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفِلْنِيها وَ عَزْسِ

قَالَ لَقَدُ طَلَمَكَ مِشْوَالِ نَعْجَتِكَ إِلَىٰ يَعَاجِهِ وَ إِنَّ كَثِيراً مِنَ الْخُلَطاءِ لَسَبِّعي تَعْصُهُمْ عَلَىٰ يَعْضِ إِلاَّ الدِّبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ وَ قَلبِلَ مَا هُمْ وَ ظَلَّ دارُدُ أَثَمَا فَتَنَاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبُهُ وَ خَرُّ زاكِماً وَ أَنَابَ (٧٤)

فَغَفَرُنَا لَهُ ذَٰلِكَ وَ إِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَرُلَّفَىٰ وَرِحُسْنَ مَآبِ (٣٥)

1۷ سامر آمچه که میگویند صبر کن، و بندهٔ ما داود صاحب قدرت را یادکن، که دانماً در حال توبه و اتابه بود.

۱۸ ـ ما کوهها را برای او مسجر کردیم که شب و روز با او تسپیع میگفشد ۱۹ ـ و پربلگان را بیر همگی مسجر او کردیم، که همهٔ آنها به سویش بنار گشته میکنند.

۲۰ ـ و ملک و حکومتش را میرومند ساحتیم، و سه او حکست و داوری عظاء کردیم.

11\_و آیا حکایت آن دو شاکی که از محراب بالا رفتند را شبیده ی؟
۱۲\_هنگامی که بر داود وارد شدید، که از دیلت آنها ترسید، گفتند سرس، ما دو شاکی هستیم که یکی از ما بر دیگری ستم کرده است، پس میان ما به حق داوری که به و باعادلانه قصاوت مکی، و ما را به راه راست هدایت بما

۳۴ همانالین برادرم است که تود و ته میش دارد و من فقط یک میش دارم. امّا میگوناد که این یکی را نیز به او بلهمیان در سخن نیز بر من علمه کرده است.

۲۴ (داود) گفت به تحقیق او با خواستن آن یک میش که می خواهد بر میشان حودش اضافه کند بر تو ستم کرده، و همانا سیاری از شریکان در حق همدیگر ستم می کند کم گیار کسانی که ایمان دارند و عمل صالح انجام می دهند که آنها نیز بسیار کم هستند و داود دانست کنه سا او را سنخت امتحان کردهایم، پس در آن حال از پروردگارش طلب آمرزش کنرد و به سجده افتاد و توبه نمود.

۲۵ ـ پس ما نیز او را آموزیدیم، و همانا برای او در نرد ما مقامی والا و عاقبتی تیکو میهاشد.

#### داستان خطيئة داود كالله

خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿اصْبِرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَ اذْكُرُ عَبْدَنَا ذَاوُدَ ذَا الْآئِدِ إِنَّهُ أَوْابٌ ﴾ كه اواب يعنى دعا

﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِشْـزاقِ ﴾ يعنى هدكامى كه خورشيد طلوع مىكند.

﴿ وَ الطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّابٌ وَ شَدَدُنَا مُلْكَهُ \_ تا \_ إِذْ تَسَوَّرُ واالْمِحْرابَ \* يعنى ار صحراب پائين آمد. \

﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ ذَاوُدَ فَقَرْعَ مِنْهُمْ \_ تَا \_ وَ خَرَّ زَاكِعاً وَ أَنَابَ ﴾

هشام از امنام صنادق عليا روايت كرده هنگامي كه خداوند عنوجل

١ تفسير برهان، ج ٦٠ ص ١٤٨

داوسای را در روی زمین خلیفه قرار داد و زبور را بر او نازل فرمود به کو هها و پرندگان وحی نمود که با او تسبیح بگویند و علتش آن بود که هر وقت ما بنی اسرائیل نماز میخواند، بعد از نماز وزیرش بلند می شد خداوند را حمد و تسبیح و تکبیر و تهلیل می گفت و سپس پیامبران را یک به یک مدح و ستایش می کرد و فضایل و صبری که انبیا در بلاها و در امتحانات کرده بودند را ذکر می کرد و از داود این وقت داود با پروردگار خود مناجات کرد و گفت: ای پروردگار من، انبیاء گذشته را مورد ستایش قرار داده ای ولی هیچ مدحی از من نشده است.

خداوند وحی نمود ما رسولان خود را به انواع بلاها مبتلا کردیم و آنها در طریق اخلاص پایداری و استقامت ورزیده و شایستهٔ ثنا و درود من شدهاند. داود عرض کرد: پروردگارا مرا هم مبتلا کن تا صبور و بردبار بوده و شکیبا باشم.

خطاب رسید: ای داود اینک که خود بلا را بر عافیت انتخاب و اختیار میکنی ما نیز تو را منتلا خواهیم نمود، من هنگام رسیدن بلا را به انبیاء گذشته بیان نمی کردم ولی به تو میگویم که در فلان سال و فلان ماه و روز به بلائی گرفتار می شوی.

داود آمادهٔ نزول بلا و ابتلا گردید و پیوسته در محراب عبادت به راز و نیاز با پروردگار مشغول بود و در میان بنی اسرائیل نیز به قصاوت می پرداخت تا اینکه روز موعود رسید و داود برای رسیدن به آرزوی خود از خلایق دوری نموده و پنهان از مردم به نماز مشغول شد، ناگاه پرنده ای عجیب و زیبا بالرزنان پیش روی او قرار گرفت، بالهای آن پرندهٔ زیبا از زبرجد سبز و پاهایش از یاقوت سرخ و منقارش از لؤلؤ بود. داود چنان فریفتهٔ زیبائی آن

پرنده شد که مقام خود را فراموش نمود و از محراب عبادت به قصد گرفتن آن برخاست. پرندهٔ زیبا پر وار نمود و بر بالای دیوار اوریا بن حنان نشست، داود به بام خانه رفت تا برنده را از روی دیوار بگیرد ناگاه چشمش به منزل اوریا افتاد و زن اوريا را كه لخت و مشغول استحمام بود بيد و از جمال خيره كننده آن زن تعجب نمود و شيفته و فريفتهٔ او شد، زن اوريا سايهٔ داود را ديد فوراً با گیسوان انبوه خود خویشتن را پوشانید و داود شرمنده و خجل به محل خود بازگشت و به محراب عبادت پناه برد و در آنچه که در آن بود را قراسوش کرد، نامه ای را به سردار لشگری که اوریا همراه او بود نوشت که باید در روز جنگ چنان کنی که اوریا مقدم بر تابوت سکینه باشد نه تابوت مقدم بر اوریا، خداوند دربارة تابوت بني اسرائيل مي فرجايد. ٣ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبُّكُمْ رَ بَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ ٱلْمُوسِيْ وَ ٱلُّ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ \* كه بعد از موسى الله كه بنى اسرائیل مرتکب معاملی شدند آن تنابوت بله سلوی آسمان رفت، و جنون جالوت بر بنی اسرائیل مسلط شده و آنها را مخلوب نمود بنی اسرائیل از پیغمبر آن زمان درخواست کردند که از خداوند درخواست کند پادشاهی بر آنها بفرستد تا آنها با آن پادشاه در راه خدا جهاد کنند، خداوید طالوت را به سوی آنان فرستاد و تابوت را نازل و در اختیار طالوت گذاشت، هر وقت تابوت را میان بنی اسرائیل و دشمنان آنها میگذاشتند اگر کسی از شابوت مے گذشت کشتہ مے شد،

داود دستوری به رفیق خود نوشت که تابوت را بین خودش و اوریا بن حنان قرار دهد و چون اوریا مقدم بر تابوت شد او را کشتند و چون اوریا

۱. بقره، آیهٔ ۲۴۸ ؛ تابوتی که در آن سکیتهٔ حدا و الواح بازمانده از حانوادهٔ صوسی و همارون است و درشنگان آن را به دوش میکشند برای شما میآیت که در آن برای شما حجی روشن است اگر اهل ایمان باشید.

کشته شد آن دو فرشته بر داود وارد شده و او را خکم خود قرار دادند و هنوز داود با زن اوریا ازدواج نکرده بود چون در عده بود، که دو فرشته از سقف خانه آمده و در مقابل او نشستند. داود از دیدن آنها ترسید، گفتند: «لاتخف خصنان بخی بغضنا علی بغض فاخکم بیتنا بالحق ولاتشط و اهدنا إلی سواء السراط مترس، ما دو شاکی هستیم که یکی از ما بر دیگری ستم کرده است، پس میان ما به حق داوری کن، و ناعادلانه قضاوت مکن، و ما را به راه راست هدایت نما.

كه داود در اين زمان ٩٩ زن دائمي و كنيز داشت كه يكي از آنها بــه داود گفت: ﴿إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَعْحَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدٌةً فَقَالَ أَكْفِلْنِيها وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ ﴾ يعني به من ظلم و ستم كرده است.

داود گفت: ﴿ لَقَدْ ظُلَمَكَ بِسُوْ الرِنَعْ بَعْتِكَ إلى نِعَاجِهِ ـ تا ـ وَخُرُّ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾ به تحقیق او با خواستن آن یک میش که می خواهد بر میشان خودش اضافه کند بر تو ستم کرده، و همانا بسیاری از شریکان در حق همدیگر ستم می کنند مگر کسانی که ایمان دارند و عمل صالح انجام می دهند که آنها نیز بسیار کم هستند. و داود دانست که ما او را سخت امتحان کرده ایم، پس در آن حال از بروردگارش طلب آمرزش کرد و به سجده افتاد و توبه نمود

آن فرشته ای که خود را مظلوم صعرفی کنرده بود خندید، داود گفت: معصیت کردی و میخندی میخواستم که دندانهای تو را بشکنم.

فرشته مدعی علیه در حین عروج به آسمان گفت اگر داود به حقیقت حال مطلع میبود هر آینه میدانست که او اولی و احق بود از من به شکستن دندانش،

#### ديدار داودك باحزقيل

داود بعدار این متوجه اعمال خودشد و چهل روز در سجده اعتاد، و شد و روز گریه و زاری می کرد و به غیر از آنکه برای نماز برخیزد دیگر برنمی خاست تا آنکه پیشانی او زخم برداشت و خون از چشمهای او حاری گردید و بعد از چهل روز که به این حال گذرانید، بدا به او رسید، ای داود تو را چه شده است؟ اگر گرسنه ای بگو تا تو را سیر گردانیم و اگر تشده ای بگو تا سیرابت سازیم و اگر برهده ای بدن تو را بپوشانیم و اگر ترسانی تو را ایمی گردانیم؟

داود گفت: ای پروردگار من، روزگارم به خوف و هراس میگذرد و چگونه خایف نباشم که به تحقیق میدانم آنچه را که من عمل کردهام و تو حاکم عادلی که اصلا از ظلم طائم نمیگذری.

در این وقت وحی به داود آمد. توبه کن

داود گفت: چه نوع توبه کنم؟

ندا آمد. بر سر قبر اوریا بن حیان برو تا من او را زنده گردانم و از او درخواست مغفرت و آمرزش کن، اگر او تو را بیامرزد من نیز تو را بیامرزم.

داود گفت: اگر نیامرزدچه کنم؟

ندا آمد: من چنان خواهم كرد كه او تو را به طيب خاطر بيامرزد

پس داود پیاده بر سر قبر اوریا روانه شد و در راه زبور میخواند و هر سنگ و درخت و کلوخ و کوه و پرندگان و درندگان که آواز داود را می شدید با او بخواندن زبور مشغول می شدند تا آنکه در میان راه به کوهی رسید و در ان کوه پیغمبری عابد جا داشت که نام او حزقیل بود و چون حزقیل آواز کوه و صدای درندگان را شنید دانست که داود از این راه می گذرد، گفت: این آن

پیغمبر خطاکننده است. داود آواز داد: ای حزقیل اجازه میدهی که پیش تو بیایم؟

حزقیل گفت: نه زیرا که تو گناهکاری.

داود به گریه افتاد، حق تعالی و حی به حزقیل فرستاد که به گناه داود او را سرزنش مکن و در عوض آن از من عافیت بطلب.

پس حزقیل از بالای کوه پائین آمد و دست داود را گرفته بالای کوه برد. داود به او گفت. که هرگز ارادهٔ گناهی کردهای؟

حزقیل گفت: نه.

داود گفت: این همه عبادت که میکنی همیج وقت در مقام عمجب و تکبر برآمدی؟

گفت: ئە.

داود گفت: هرگز میل به دنیا کرده و دوست داشتی که از لدات و شهوات دنیا برخوردار شوی؟

گفت:آری.

داود گفت: در دفع آن چه چاره میکنی؟

گفت: داخل این غار که میبینی میشوم و از آن عبرت میگیرم و از خواهش دنیا و لذات آن میگذرم.

پس داود وارد غار گردید و در انجا تحتی از آهن دید که بر بالای آن کلهٔ آدمی و استحوان پوسیده بود و لوحی از آهن نیز در آنجا دید و در آن لوح نوشته شده بود که اسم من «اروی بن سلمه» است، هزار سال سلطنت دسیا کردم، و هزار شهر بنا کردم، و هزار دختر صاحب جمال را ازالهٔ یکارت کردم و آخر کار من این است، ماران و

كرمها همنشين من، پس هر كه مرا ببيند به دنيا و لذات آن مغرور نگردد

داود از آنجا گدشت تا آنکه بر سر قبر اوریا رسید و ندا کرد، جوابی مشنید تا سه مرتبه، و در مرتبهٔ سوم اوریا جواب داد که چیست تو را ای پیغمس خدا که مرا از سرور خود انداختی؟

داود گفت: می خواهم که غفران تو شامل حال من گردد و گناه مرا عفو کسی. وحی به داود آمد: آنچه کردهای بتقصیل بیان کن تا اور یا بشنود.

پس داود مانند گذشته سه مرتبه ندا کرد و در مرتبهٔ سوم گفت: که ای اوریا در حق تو چنین و چنین کردهام.

اوريا گفت: أيا انبيا مثل اين اعمال را بجا مي آورند كه تو بجا آوردي؟

بعد از این چند مرتبه از اوریا طلب عقو خواست و جوابی نشنید و داود گریان بر روی زمین افتاد تا آنکه حق سبحانه به صاحب فردوس وحی کرد که درهای فردوس را بگشا، صاحب فردوس به حکم الهی درهای آن را گشود و چون اوریا آن را دید از صاحب فردوس پرسید: این از برای چه کسی آماده شده است؟

> صاحب فردوس گفت. از برای کسی که گناه داود را بنجشد. اور یا گفت: ای بروردگار من از گناه داود درگذشتم.

پس داود اکتفاء به همین نموده به طرف بنی اسرائیل مرگشت و بعد از این واقعه چون از نماز قارغ می شد و وزیر او مدح و ثناء انبیاء گذشته را می نمود و می گفت: فضل داود پیش از بجا آوردن خطیثه چنان و چنین است. داود از این غمگین شد.

خداوند متعال وحی فرستاد ای داود من نیز از گناه تو درگذشتم و عار گناه تو را بر بنی اسرائیل لازم گردانیدم، داود گفت: ای پروردگار من چگونه میشود که عار گناه شخصی را کسی دیگر متحمل گردد با آنکه تو حاکمی که در حکم تو اصلا ظلم نمیرود؟

حق تعالى فرمود: كه وجه الزام اين است كه بنى اسرائيل چرا در دفع اين خطيئه از تو تعجيل نكردند.

بعد از این داود زن اوریا را به عقد خود درآورد و از او سلیمان متولد گردید.

آنگاه پروردگار فرمود: ﴿فَعَفَرُنَالَهُ ذَٰلِكَ وَ إِنَّ لَهُ عِنْدَنَالَزُنُفَىٰ وَحُسُنَ مَآبِ ﴾ ما از تقصیر او در گذشتیم و او را عفو نمودیم چه داود نزدما بسیار مقرب و نیکو منزلت است. ا

ایی الجارود روایت می کند که امام ماقر الله فرمودند: ﴿ وَ ظُنَّ دَاوُدُ ﴾ یعنی داود دانست. ﴿ وَ ظُنَّ دَاوُدُ ﴾ یعنی داود دانست. ﴿ وَ أَنَّابَ ﴾ یعنی توبه کرد. و داود به رفیقش نوشت که اجبازه ندهد اوریا در جلوی تابوت برود و او میز اوریا را به خانه برگرداند که بعد از هشت روز فوت کرد. \*

أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَعْبِنَ كَالْفُجَّارِ (٢٨)

کِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْکَ مُبَارَکُ لِيَدُبُرُوا آيَاتِهِ وَ لِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٢٩) ٢٨ ـ آيا کساسی که ايمان أوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند آنها را مانند مفسدان روی زمين قرار میدهيم؟ يا افراد بنا تقوا و پنرهيرگار را مانند فاسقان و فاجران؟ (هرگز چنين نسي کنيم).

بحار الأنوار، ج ۱۴، ص ۲۰ تصنیر برهان، ح ۶ ص ۴۶۹ ؛ نور الثملی، ج ۲، ص ۴۴۷
 بحار الانوار، ج ۱۴، ص ۲۳ ؛ نور الثقلین، ص ۴۵۰ ؛ تعسیر برهان، ج ۶، ص ۴۶۹

۲۹ اس کتابی است که مبارک و پربرکت بر تو بازل کردیم، تا در آیاتش تا ایر کتبلا و صاحبان عقل مبلکر شوید

عد الرحمن بن كثير كويد از امام صادق الله الم تفسير آية ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ \* سوال كردم، فرمودند مراد امير المؤمنين الله و يارانش مي باشند.

\* كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ \* مراد خَبُتَر و زُرَيْق ﴿ و بِيروان آن دو. ﴿ أَمْ تَجُعَلُ الْمُتَّقِينَ \* مراد اميرالمؤمنين اللَّهِ و بِيروانش مى باشند.

﴿ كَالْفُجَّارِ ﴾ كه مراد حَبَّتَر و دُلام و پيروان آن دو مي باشند. \*

﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِنْكَ مُبْارَكُ لِيَدَّيَّرُوا آيَاتِهِ ﴿ كَهُ مِرَادُ امْيِرَالْمُؤْمِنِينَ وَ الْمَه صلوات الله عليه و عليهم اجمعين مي اشند.

﴿ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ تا خداوىدان عقلهاى سالم بند بذير شوند اميرالمؤمنين لَكِ به اين آيه افتخار مىكرد و مىفرمود. آنچه كه سه من اعظا شده به احدى قبل از من و بعداز من اعطا نشده است. "

وَ وَهَنَا لِدَاوُدَ شَلَيْمَانَ بِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أُوّاتِ (٣٠) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصّافِياتُ الْجَيَادُ (٣١) فَقَالَ إِنِّي أَخْتَتُ حُبُّ الْحَيْرِ عَنْ دِكْرِ رَبِّي حَتَى نَوْارَتْ بِالْجِجابِ (٣٢) رُدُّرِهَا عَلَيَّ فَطَيْقَ مَشْحاً بِالشَّرِقِ وَ الْأَعْنَاقِ (٣٢) وَ لَقَدْ فَتَنَا شَلِيْمَانَ وَ أَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَّابِ (٣٣)

۱. خَیْتر به معنی روباه و زُرْتِق به معنی کوردل است

٢. تفسير برهان، ج ١٤ من ٢٧٦

۳ محار الانوار، ح ۱۳۵ من ۱۳۳۶ بور الثقلين، ج ۲، من ۱۴۵۳ مصبر برهاي، ج ۶، من ۱۴۷۷ تقسير ماني، ج ۶، من ۱۴۷۷ تقسير صاغي، ج ۶، من ۱۳۲۸ تقسير صاغي، ج ۶، من ۱۳۲۸

قَالَ رَتَّ اغْهِرُ لَي وَ هَبُ لَي مُلُكَاً لَأَ يَنْتُعِي لَأَحَدٍ مِنْ نَعْدِي إِنَّكَ أَلَتَّ الْوَهَٰاتُ (٣٥)

> فَتَخَرُّنَا لَهُ الرَّبِحَ نَخْرِي بِأَشْرِه رُحَاةً حَيْثُ أَصَّابَ (٣٦) وَ الشَّيَاطِينَ كُلَّ بِنَّاءٍ وَ غَوَاصِ (٢٧) و آخَرِينَ مُفَرِّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ (٣٨)

۳۰ و به داود سلیمان را عطا کردیم. چه بیکو سده ای بود. چراکه بسیار به درگاه ختا دها میکرد.

۳۱ ــ (نیاد پیاور) هنگامی که وقت عصر اسبهای بسیار تندرو و نیکو را بر او عرصه کردند:

۳۲ گفت هماما من دوستی اسبال را بر یاد پروردگارم (که ممار مستجب پایان روز است) برگریدم (ریزا می حواهم از آنها در جهاد با دشمن استفاده کنم و همواره به آنها نظر می کرد) تا (حورشید) پشت پردهٔ افق پنهال شد ۱۳۳ (اسب ها چنان توجه از را جلب کرده بودند که گفت) آنها را به مس مارگردانید. پس (برای بوارش آنها) به دست کشیدن به ساق ها و گردنهای آنها یرداخت.

۳۴ و همانا ما سلیمان را آرمودیم و در تحت او جسدی را امداحتیم، سپس او به سوی خداوند توبه کرد.

۲۵ عرص کرد پروردگارا، مرا بیامرز، و به من ملک و سلطتنی عطا فرما که بعد از من سراوار هنج کسی بناشان همانا نو بسیار بحشنادهای.
۲۶ پس ما هم باد را مسجر ساحتیم تا به فرمان او به آرامی حرک کرده و به هر گجا که او بحواها، برود.

۳۷ و شیاطین را (مسحر او کردیم) و هر سًا و عواصی از آنها را

۳۸ و گروهی دیگر از شیاطین را در عل و ربحیر (تحت فرمان او) قسرار دادیم

#### داستان حضرت سليمان ﷺ

﴿ وَ وَهَٰئِنَا لِذَا وُدَ سُلَيْنَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّاكِ \_ تا \_حَشَّى ثَوَارَتْ بِالْحِجابِ \* سلیمان اسبها را دوست میداشت. روزی آنها را بر او عرضه داشتند و سليمان مشغول آنها شدتا خورشيد غروب كرد و نماز عصرش قضا كرديده سلیمان از آن به شدت غمگین شد و از خداوند خواست که خور شید را برای او برگرداند تا نماز عصرش را بخواند و خداوند نیز خورشید را برای او تا وقت نماز عصر برگرداندتا او نمازش را بجا آورد و سپس با همهٔ شمشیر اسبها را كشت كه خداوند مي فرمايد: ﴿رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَ الْأَعْمَالُولَ وَلُقَدُ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَ أَلَّقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ \_ تا \_ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ \* چون سلیمان با یمانیه ازدواج نموداز او فرزندی متولدشد که سلیمان علاقهٔ شدیدی به او داشت، روزی عزرائیل بر سلیمان نازل شد و جون عزرائیل زیاد نزد سلیمان می آمد اهمیت چندانی نداد این مرتبه متوجه شد که عزرائیل نگاه تندی به سوی پسرش نمود، سلیمان از نگاه عزرائیل غمگین و ناراحت شده به مادر طفل گفت: عزرائیل نگاه مخصوصی به فرزندم نعود می ترسم که مأمور قبض روح او باشد بجنیان و شیاطین که حضورش بودند گفت: آیا شما می توانید فرزند مرا به محلی ببرید که از چنگال مرگ نجات یابد.

یکی از آنها گفت: من او را به مشرق میبرم.

سلیمان گفت: عزرائیل از میان مشرق و مغرب بیرون می آید. دیگری گفت: من او را در طبقه هفتم زمین می گذارم.

گفت: عزرائيل آنجا هم ميرود.

یکی دیگر گفت: من او را به هوا برده و در روی ابرها میگذارم. و همین کار را کرد او را برده و بر روی ابرها گذاشت.

عزرائيل او را در هوا قبض روح نمود جسد بي جانش از هوا بر روى تخت سليمان افتاد، متوجه شد كه خطا كرده است چنانكه مي فرمايد: ﴿ وَ أَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيَّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ \* قَالَ رَبُّ اغْفِرْ لِي وَ هَبْ لِي مُلْكاً لاَ يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَغْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ \* فَسَخَّرْنَا لَهُ الرَّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصابَ \* يعني نرم و سهل بود.

﴿ وَ الشَّيَّاطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ وَ غَوَّاصٍ ﴾ يعني در دريا.

﴿ وَ آخَرِينَ مُقَرَّزِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ يعنى أنها را كرفته و به همديكر بست و آنها جنياني بودند كه به سليمان عصيان ورزيدند و خاتم او را به حيله بدست آورده مدتى در ملك سليمان عُلكراني كردند.

### داستان از دست رفتن حکومت سلیمان ﷺ

امام صادق الله می فرماید خداوند متعال ملک و سلطنت سلیمان را در انگشتر او قرار داده بود و هر گاه آن انگشتری را در انگشت می کرد تمام جن و انس و شیاطین و پرندگان و وحوش در نزد او حاضر شده و از او اطاعت می کردند و چون بر کرسی سلطنت نشسته قصد جایی می کرد، حق تعالی باد را می فرستاد که آن کرسی را با هر که در آنجا باشد از جن و پرنده و انس و چهار پا و اسب در میان هوا بردارد و به هر موضعی که سلیمان خواهد به آنجا برساند چنانچه سلیمان نماز صبح را در شام می خواند و نماز ظهر را در فارس بجامی آورد. شیاطین را می فرمود که سنگ از فارس بردارند و در شام فارس بجامی آورد. شیاطین را می فرمود که سنگ از فارس بردارند و در شام

بفروشند و چون سلیمان اسبان را به شعشیر گردن زد و پی کرد این معنی مقبول درگاه احدیت واقع نشد، سلب ملک و سلطنت از او نمود عادت سلیمان چنین بود که هر گاه به بیت الخلا می رفت انگشتر را به خادمی می سپرد شیطان فرصت یافته آن انگشتر را از دست خادم با مکر و حیله گرفت و در انگشت خود کرد، پس جمیع شیاطین و انس و چن و طیر و وحوش در برابر او به سجده افتادند و در مقام اطاعت در آمدند. چون سلیمان از بیت الخلا بیرون آمد و انگشتر را طلب کرد آن را نیافت از غایت خجالت به طرف دریا گریخت و بنی اسرائیل انکار آن شیطان که به صورت سلیمان برآمده بود کردند و دانستند که این سلیمان نیست پس به خدمت مادر سلیمان رفته و به او گفتند، در این ایام از سلیمان نیست پس به خدمت مادر سلیمان رفته و به او گفتند،

مادر سلیمان گفت: او قبل از این نیکوکارترین مردم بر من بود اما در این روزها بر من خشم کرده است.

بعد از این بنی اسرائیل پیش زنان و کنیزان سلیمان رفته و گفتند. آیا از سلیمان امر قبیمی در این روزها مشاهده کرده اید؟

ایشان گفتند: که سلیمان هرگز وقت حیض نزد ما شمی آمد و این زمان می آید پس از این گفتگوها شیطان ترسید که مبادا مقدمهٔ من فاش گردد لدا از ترس آن انگشتر را در دریا انداخته و فرار کرد و حق تعالی ماهی را فرستاد که انگشتر سلیمان را فرو برد و از آن محافظت نماید. بنی اسرائیل بعد از این چهل روز در طلب سلیمان در اطراف و اکناف شهر می گشتند و سلیمان در ساحل دریا می رفت و گریه می کرد و به توبه و انابه متوجه درگاه کردگار عالم بود و بعد از چهل روز سلیمان صیادی را که ماهی می گرفت ملاقات کرد و به او بعد از چهل روز سلیمان صیادی را که ماهی می گرفت ملاقات کرد و به او

به من بدهی،

صیاد قبول نمود، در این وقت ماهی ای بدام صیاد افتاد و آن را به سلیمان داد چون شکم آن را شکافت انگشترش را در شکم آن ماهی بافت و همان ساعت در انگشت کرد و جمیع مخلوقات زمینی از شیاطین و جن و انس و طیر و وحش در برابر سلیمان به سجده افتادند. پس سلیمان آن شیطان را که به مکر و حیله انگشتر را به دست آورده بود بالشکر او حبس نمود و در قید آورد و به برکت اسماء حسنی الهی بعضی را در میان آب محبوس ساخت و برخی را در میان سنگ و تا روز قیامت آنها مقید و محبوس خواهند بود.

هنگامی که سلیمان به مملکت و سلطنت خود برگشت به آصف بن برخیا که دانندهٔ اسم اعظم بود گفت: من جاهلان را معذور می دارم که تبعیت شیطان کردند اما تو که عالمی چه نوع تو را معذور دارم؟

آصف گفت: من عذری ندارم که بیاورم چون از همان اول شناختم که او شیطان است و انگشتر تو را برداشته است. چنانچه روزی به من گفت که فلال مطلب را بنویس در جواب او گفتم که قلم من هرگز به جور و ظلم جاری نشده است. به من گفت: بشین و چیزی ننویس و من هم نشستم و چیزی ننوشتم.

از سلیمان پرسید که شما به چه سبب هدهد را که بدبوترین مرغان و زبونترین پرنده است از حیثیت مکان دوست میدارید؟

سلیمان فرمود: که چون قوت بینایی هدهد به مرتبه ایست که در زیر سنگ آب را می بیند،

آصف گفت: چگونه هدهد آب را در زیر سنگ میبیند چرا دامی را که صیادی به یک کف خاک مخفی میسازد آن را سی بیند و به دام بلا می افتد؟ سلیمان فرمود: «قف یا واقف آنه اذا جاء القدر حال دون البصر» یعنی توقف کن در این سؤال ای توقف کننده در تحقیق اصور که دام استادن هدهد از مقدرات قادر کُن فیکون است و هر گاه امری مقدر شود آن امر مقدر چشم را از دیدن حایل و مانع میگردد. (

#### كيفيت سلطنت سليمان كا

اصبغ بن نباته روایت میکند که امیرالمؤمنین علی این فرمود: سلیمان بن داود از بیت المقدس بیرون آمد که در سمت راست او سیصد هزار کرسی از انسانها و در سمت چپ او سیصد هزار کرسی از جنیان قرار گرفته بودند و به پرندگان امر نمود که بر آنها سبایه بیندازند و به باد دستور داد که آنها را حمل کند تا اینکه به ایوان کسری در مدائن وارد شد، سپس درگشته و شب را خوابید و فردایش به شهر ترکاوان آ ( برکاوان ) رفت سپس به باد امر نمود که آنها را حمل کند و باد آنها را حمل کرد و برد بطوری که نزدیک سود به ایشان به آب بخورد و سلیمان بر عمودی تکیه داده بود که یکی از همراهار به دیگری گفت: آیا سلطنتی بزرگتر از این دیده اید؟

گفتند: ما همانند آن را نه دیدهایم و نه شنیدهایم پس ملکی از آسمان ندا داد ثواب یک تسبیح گفتن در نزد خداوند بزرگتر است از آنچه که دیدید."

ابوخالد قماط روایت میکند که امام صادق این فرمود: سنی اسرائیل از حضرت سلیمان درخواست نمودند که پسرش را جانشین خود سازد. سلیمان به آنها فرمود: فرزندم لیاقت جانشینی مرا ندارد و فاقد صلاحیت

۱ بحارالانواردح ۱۴ ص ۹۸ قصص الانبیاء جرائری، ص ۲۷۲ نورالتقلی، ج ۴، ص ۴۵۵ تقسیر برهان، ج ۶، ص

۲ اترکاوان، باحیهای در دارس است. معجم البندان چ ۱، ص ۲۹۹
 ۳ قصص الانبیاء حراتری، ص ۲۶۱؛ بصص الانبیاء راوبدی، ص ۲۰۸؛ بحار الاسوار، ح ۱۴، ص ۲۸۳؛ بور لندین، ح ۲، ص ۲۸۳

میباشد بدی اسرائیل اصرار ورزیدند. فرمود: من او را مورد آزمایش قرار داده و مسائلی چند از او میپرسم اگر پاسخ کافی و صحیح داد او را جانشین خود تعیین مینمایم و اگر نتوانست و از عهده برنیامد معذور خواهم بود. از فرزندش پرسید: بگو بدانم طعم و مزهٔ آب چیست؟ نان چه میزهای دارد؟ صدای انسان به چه علت قوی و برای چه ضعیف میشود؟ منبع و محل عقل آدمی کجاست؟ احزاء بدن از چه عناصری تشکیل شده است؟ قساوت و رقت چگونه ایجاد میشود؟ رنجوری بدن از چه حاصل میگردد؟ نیروی بدن چگونه کم و زیاد میشود؟ در برابر تمام این پرسشها خاموش ماند و هیچیک از آنها را نتوانست جواب بدهد.

۱ رمر، آیهٔ ۲۲؛ پس وای بر آنها که قلبهایی قساوت گرفته از ذکر حداوند دارند
 ۲ بخارالاتوار، ح ۱۴، ص ۱۴۱ ، فصص الاتبیاء جبراتری، ص ۳۸۵ ؛ تنفسیر سرهان، ح ۶، ص ۴۸۲ ؛ تورائتقلین، چ ۴، ص ۴۶۳

وَ اذْ كُرُ عَبْدَنَا أَيُّوتَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ لَنَى مَشْيَقِ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَ عَدَابٍ (٢١) ارْكُضُ بِرِ جُلِكُ هَذَا مُغْتَسَلَ نارِدٌ وَشَرَاتَ (٤٢)

وَ وَهَمُنَا لَهُ أَهْلَهُ وَ مِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَ ذِكْرِىٰ لِأُولِي الْأَلَىٰبِ (۴۳) وَ خُذْ بِيَدِكَ صِغْناً فَاصْرِبْ بِهِ وَ لاَ تَحْنَتْ إِنَّا وَجَدْمَاهُ صَابِراً يَعْمَ الْعَنْدُ إِنْـهُ أَوَاتَ (۹۴)

وَ اذْكُرْ عِنادَنَا إِبْرَاهِهِمْ وَ إِسْخَاقَ وَ يَعْقُوتَ أُولِي الْأَيْدِي وَ الْأَتْصَارِ (۴۵) إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ مِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ (۴٦)

۴۱ و یادکن بندهٔ ما ایوب را هنگامی که پروردگارش را حوامد (و عرص کرد: پروردگارا) شیطان مرا به رنج و عداب انداخته است.

۴۲ ـ (به او گفتیم) پایت وا به رمین بزن، (چشمهای بیرون آمد، گفتیم) این آبی خنک برای شبیتشو و توشیدن است.

۴۳ و ما حانوادماش را به او برگرداندیم، و همانند آنها را به او عطا کردیم،
تا رحمتی از جانب ما باشد و تذکری برای صاحبان عقل و اندیشمندان
۴۳ و (به او گفتیم) نستهای از چوبهای بارک را بگیر و با آن (بر همسرت)
برل و سوگندت را مشکن، که ما او وا شکیبا یافتیم، چه بیکو بنده ی و اهل
دعا بود.

۴۵ دو نیز یادکن از شنگان ما ایراهم و اسحاق و یعقوب که صاحب اقتدار و بینا بود.

۴۶ ما آنها راحالص و پاک برای تدکر سرای آحرت گردانیدیم

# مبتلاكشتن ايوب الله

﴿ وَ اذْكُرُ عَبُدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَ عَذَابٍ ﴾

ابوبصیر گوید از امام صادقﷺ سؤال کردم که ایوب در دنیا به چه کناه و علتی گرفتارگشت؟

قرمود: به خاطر آن نعمتهائی که خداوند به او عنایت کرده بود، و او شکر آنها را بجامی آورد. در آن زمان ابلیس از آسمانها ممنوع نگشته بود و تا زیر عرش بالا می رفت. روزی شکر نعمتهای ایوب را دید و به آن حضرت حسد ورزید و گفت: خداوندا! شکر کردن ایوب به خاطر آن نعمتهائی است که در دنیا به او ارزانی داشتهای و اگر نعمتهای دنیا را از او برگیری اصدا شکر نعمتی را بجا نمی آورد، پس مرا بر دنیای او مسلط گردان تا دنیایش را از او برگیرم آنگاه متوجه شوی که اصلاً شکر نعمتی را بر زبان جاری نمی کند.

به ابلیس خطاب شد: که من تو را بر مال و فرزندان او مسلط گردانیدم.

پس ابلیس بر ایوب این مسلط کشت و تمام مال و فرزندانش را از بین برد. نه تنها ایوب از شکر کردن زبان خویش را فرو نبست بلکه از زمان قبل نیز بیشتر به حمد و سیاس الهی پرداخت.

ابلیس گفت: مرا بر زراعتهای او مسلط کردان،

خطاب رسید: مسلط گردانیدم.

ابلیس با یاران خود به سوی زراعت ایوب این رفته و بر آنها دمیدند پس همهٔ زراعتها سوخته و از بین رفت. باز ایوب این معد و سپاس خویش افزود.

ابلیس گفت مرا بر گوسفندانش مسلط گردان.

خطاب رسيه: مسلط گردانينيم.

ابلیس پس از مسلط شدن همهٔ گوسفندان را از بین برد باز ایوب ایا بر شکر خویش افزود، ابلیس گفت: خداوندا! مرا بر بدن او مسلط گردان،

خداوند میز او را بر بدن ایوب این به غیر از عقل و چشمش مسلط گردانید ابلیس بر مدن آن حضرت دمید و سرایای آن حضرت را زخم و حراحت فرا گرفت و مدت طولانی با آن حالات زخم و جراحات باقی ماند و حمد و سپاس خداوند را میگفت و شکرش را بجا می آورد تا اینکه بدیش کرم گذاشت و هرگاه کرمی از روی زخمهای بدنش بر زمین می افتاد آن را برمی داشت و دوباره بر روی زخم می گذاشت و می قرمود: به جایت برگرد که خداوند تو را در آنجا آفریده است، بدنش بدبو گشت به حدی که اهل شهر او را از شهر بیرون کرده و در خرابه ای انداختند. زنش از آن خرابه بیرون آمد و از مردم طلب صدقه می کرد و برای ایوب طی آورد. هنگامی که بلاء ایوب طولانی شد و ابلیس صبوری ایوب را مشاهده کرد به سوی اصحاب ایوب که در کوه به گوشه نشینی پرداخته بودند آمد و گفت: بیائید به نزد بندهٔ مبتلا شده رفته و از او سؤال کنیم که به چه علت به آن همه بلا گرفتار گشته است؟

پس بر قاطرانی سفید سوار شده به نزد ایوب رفتند، هنگامی که به نزدیک او رسیدند قاطران از بوی بد بدن ایوب رم کردند. پس پیاده شده و قاطران را بسته و با پای پیاده به نزد ایوب رفتند و در بین آنها جوانی نورس نیز بود. همگی در نزد آن حضرت نشسته و گفتند:ای ایوب! کاش ما را از گناه خویش آگاه می کردی که به چه علت به آن مبتلا گشتهای و ما می ترسیم که از خداوند برای تو عافیت درخواست نمائیم که ما را نیز هلاک گرداند! و ما گمان می کنیم تو به این بلاء مبتلا گشتهای که احدی به ان مبتلا نگشته به خاطر گناهی است که آن را از ما پنهان داشتهای؟

ایوبطای فرمود: به عزت پروردگارم سوگند که او میداند من میچ غذائی

نخوردهام مگر اینکه یتیمی و یا مهمانی با من سر سفره بوده است، و دو امر برای من پیش نیامد که هر دو اطاعت الهی بوده است مگر آنکه سختترین آن را برگزیدم.

آن جوان رو به بقیه کرد و گفت: وای بر شما به نزد پیامبر الهی آمده و او را سرزنش میکنید تا اینکه عبادت الهی را که انجام داده برایتان ظاهر نماید.

ایوب طائی به مناجات پرداخت و گفت پروردگاراا اگر روزی در محکمهٔ عدل تو برای پاسخگوشی بنشینیم که برای خودم دعوی حجت نمایم در آن وقت همهٔ حرفهایم را در پیشگاه حضرتت خواهم گفت.

پس خداوند ابری را بر بالای سر او فرستاد و خطاب آمدای ایوب! اکنون تو در محکمهٔ عدل من هستی و هر حجتی که داری بیان کن که من از همه چیز بر تو نزدیکترم.

ایوب طائی عرضه داشت: پروردگارا! تو آگاهی که دو امر که هر دو اطاعت تو بود برای من پیش نیامد مگر آنکه سخت ترین آنها را برای خود اشتخاب کردم. آیا حمدت را بر زبان جاری نکردم؟ آیا شکرت را نگفتم؟ آیا تسبیح تو را بجا نیاوردم؟ که حال چنین گرفتار شدهام؟

پس به ده هزار زبان از ابر صدائی برخواست که ای ایوب چه کسی به تو توفیق داد که به عبادت خداوند بپردازی در حالی که مردم از آن غافل بودند؟ و چه کسی توفیقت داد که به حمد و تسبیح و تکبیر الهی بپردازی در حالی که مردم از آن غفلت می ورزیدند؟ آیا بر چیزی مئت می گذاری که خداوند در آن چیز بر تو مئت دارد؟

ایوب الله در این هنگام مشتی خاک برداشت و بر دهان خود ریخت و عرضه داشت: پروردگارا! همهٔ منتها از آن توست و تو بودی که آن همه نعمت

رابه من أعطاء قرمودي.

پس خداوند ملکی را درستاد که با پاهایش سر زمین زد و ابی از آنجا جوشید و سرون آمد، ایوسهای در آن آب غسل کرد و نیکوتر از اول شد و تمام زخم و جراحتهای دنش برطرف گشت و خداوند در اطرافش باع سبزی رویانید و تمام اهل، فرزندان، مال و زراعتش را به او برگردانید و ملکی با او نشسته و مشغول صحبت گردید در این هنگام زنش در حالی که به دستش نان خشکی بود برگشت، چون به آن موضع رسید آسما را دگرگون دید و مشاهده نمود که دو مرد نشسته و با هم گفتگو میکنند پس ناله سسر داد و گفت:ای ایوب چه بر سرت آمده است؟

ایوب او را به نزد خود فرا خواند، چون او را دید، شناخت و دید که خداوند بدن و نعمتش را به او برگردانده است سحدهٔ شکر الهی را بجا آورد. در حال سجده بود که نظر ایوب به گیسوان بریدهٔ زنش افتاد و جریان از این قرار بود در این مدت به نزد مردم می رفت و از آنها نان و غذائی طلب می کرد و چون گیسوان زیبائی داشت به او گفتند: تو موی سرت را بریده به ما بده تا ما نیر به تو غذا دهیم. آن زن از روی ناچاری و گرفتاری گیسوان خویش را بریده و در عوض آن طعامی برای همسرش ایوب گرفت تا گرسته نماند.

ابوب الله به او بزند. ابوب الهه خدان خدین شد و سوگند خورد که صد تازیانه به او بزند. ابوب الهه بعد از شنیدن قضیه از سوگند خود پشیمان شد پس خداوند عزوجل وحی فرستاد ﴿ وَ خُذْ بِیَدِکَ ضِغْتُ قَاضْرِ بِ بِهِ وَلاَتَحْنَتُ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوْابٌ ﴾ یک بسته شاخه صد تاثی بگیر و با آن یک بار بر بدن زنت بزن تا سوگند خود را نشکسته باشی.

او نیز یک مشت صدتائی چوب برداشت و یک ضبربه بر زنش زد و از

سوگند خویش بیرون آمد و سپس خداوند فرزندان او را که قبل از بلاء و در هنگام بلاء مرده بودند را زنده کرد و با هم زندگی نمودند.

بعد از آنکه خداوند حضرت ایوب الله را از سلا عافیت داد از او سؤال کردند: در هنگام بلاچه چیزی بر تو خیلی سخت گذشت؟

فرمود: شعاتت دشمنان.

امام صادق الله می هرماید: خداوند در خانهٔ ایوب بارانی از طلابه خانه اش ریخت و آنها را جمع کرد، وقتی باد چیزی از آنها را می برد بدنبال آن می دوید جبر ثیل گفت: ای ایوب آیا سیر نمی شوی؟

گفت: چه کسی از رزق پروردگارش سیر میشود. ا

﴿ وَ الْأَكُرُ ـ اى محمد ـ عِبَادَنَا إِبْراهِيمَ وَ إِسْخَاقَ وَ يَسَعَقُوبَ أُولِسي الْأَيْسِدِي وَالْأَبْصَارِ ﴾ يعنى داراى قوت و نيرو بود.

ابى الجارود روايت مى كند كه اصام باقر الله فرمودند: ﴿ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ ﴾ داراى نيرومندى در عبادت و ابصار داشتن بصيرت در عبادت است. "

﴿إِنَّا أَغْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ ﴾ همانا خداوند آنها را به ذكر آحرت برگزیده و آنها را اختصاص به آن داده است. "

> هَذَا ذِكْرٌ وَ إِنَّ لِلْمُتَّقَبِنَ لَحُسْنَ مَآبِ (۴۹) جَنَّاتِ عَدْنِ مُفَشَّحَةً لَهُمُ الْأَبْوَابُ (۵۰)

۱ بحارالانوار، ج ۱۲، ص ۲۴۲ د قصص الانبیاء جرائری، ص ۱۹۹ ۱ دورالتقلین، ح ۴، ص ۴۶۳ د تعسیر برهان، ج ۶، ص ۴۸۶

٢. يحارالاتوار، ج ١٢. ص ٧

٣ تفسير يرهان، ج ع ص ١١٥

مُتَكِنِينَ فِيهَا يَدْعُونَ مِيهَا مِفَاكِهَةِ كَثَيْرَةٍ وَ شَرَابٍ (۵۱) وَعِنْدَهُمْ فَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَثَرابُ (۵۲) هَذَا مَا تُوعَدُّونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ (۵۴) إِنَّ هَذَا لَرَزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ (۵۴)

۴۹ مایس تذکری است، و برای پرهیرگاران عاقبت بیکوئی است

۵۰ درهای باعهای بهشت همیشگی به روی آنها بار است

01ــدر حالیکه در آنجا بر تختها تکیه ردهاند، میرههای بسیار و نوشیاسیها میطلبند.

۵۲ و نرد آنها همسرانی است که چشم به شوهرانشان دوختهاند، جوان و هم سال هستند ( - این است

۵۳ این همان ترعدهای است که به شما برای روز حساب داده شده است ۵۲ این همان رزق ماست که پایانپذیر نیست.

خداوند متقین و آنچه که در نزد پروردگار دارند را ذکر کرده و میفرماید: ﴿ هَذَا ذِکْرٌ وَ إِنَّ لِلْمُتَّقِینَ لَحُسْنَ مَآبٍ . تا قَاصِرَاتُ الطَّرُفِ أَتْسِابُ ﴾ یعنی حورالعین که به خاطر نورانی بودنشان چشمها عاجز از نگاه کردن به آنهاست.

خداوند گفتار اهل بهشت را نقل میکند: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَرِزْقُنَا مَالَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴾ يعنى پايانپذير نيست و فاني نميشود.

> هٰذَا وَ إِنَّ لِلطَّاعَبِنَ لَشَرَّ مَآبِ (۵۵) جَهَنَّمَ يَصُلَوْنَهَا فَيِنْسَ الْمِهَادُ (۵٦) هذا فَلْتِدُوثُوهُ حَمْمِمْ وَ غَنْاقُ (۵۷)

۵۵۔ایں (پاداش تیکوکاراں است)، و همانا مرای طغنانگران مدترین حایگاه است.

۵۶ (جایگاهشان) جهم است، که به آن وارد میشوبد، و چه ید حایگاهی است.

۵۷ این است حمیم (آب جوشان) و غشاق (ررداب چرکین گندآلود) که باید از آن بچشند

﴿ هٰذَا وَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴿ جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَيِئْسَ الْمِهَادُ ﴿ هٰذَا فَلْيَدُّو تُوءُ حَمِيمٌ وَغَشَاقٌ ﴾

غساق وادی در جهنم است که در آن سیصد و سی قصر است که در هر قصری سیصد خانه است و هر خانهای چهل گوشه دارد و در هر گوشهای ماری بزرگ و ترسناک، و با هر ماری سیصد و سی عقرب، و در هر سر هر عقربی سیصد و سی نیش گزندهٔ سرشار از زهر، که اگر یکی از آن عقربها زهرش را بر اهل دوزخ بریزد تمام آنها را مسموم میکند.

﴿ هٰذَا رَ إِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ ﴾ كه آنها زُرَيْق و حَبْتَر و بني اميه هستند.

و آخرُ مِنْ شَكَلِهِ أَزْوَاجٌ (۵۸)

هذا فَوْحٌ مُغْتَجِمٌ مَعَكُمْ لأَ مَرْحَا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ (۵۹)

مدا فوح مُغْتَجِمٌ مَعَكُمْ لأَ مَرْحَا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ (۵۹)

مدا و به عبر ار این، علیهای گوناگوی دیگری میر دارند

مدا و از دورح میشوند، بر آنها گفته میشود؛ اینها گروهی هستند که بنا شما وارد دورح میشوند، بر آنها خوش اماد منان همهٔ انها در علیاب آنش خواهند بود خداوند کسیانی را که بعد از آنها که حق آل محمد النَّلِيُّ را غصب نمودهاند را ذکر گرده و می فرماید: ﴿ وَ آخَرُ مِنْ شَکْلِهِ أَزْوَاجٌ هُذَا فَوْجٌ مُعَقَّتَجِمٌ مُعَكُمْ ﴾

يعنى آنها بنى السباع أهستند و مى گويند بنى اميه مى باشند ﴿الا مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ﴾ مى كويند مراد بنى فلان است.

قَالُوا اللَّ أَنْتُمْ لَا مَرْحاً لَكُمْ أَنْتُمْ فَدَّشْتُمُوهُ لَمَا فَلِئْسَ الْقَرِرُ (١٠) قَالُوا رَبَّا مِنْ فَدَّمْ لَمَا هَذَا هَرْدَهُ عَدَالاً ضِعْماً فِي الْمَارِ (١٦) وَ قَالُوا مَا لَنَا لَا لَرَى رِجَالاً كُنَا لَعَدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرارِ (١٢) أَتَخَذَّاهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاعَتْ عَنْهُمْ الْأَنْصارُ (١٣) إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقُّ تَحاصُمُ أَهْلِ النَّارِ (١٣)

۶۰ (ابها به بررگان حود) میگویند بلکه حوش آمد بر شما مباد، چونکه این (عداب را) شما برای ما پیش فرستادید (بناعث آن شما شدید)، که بسیار جایگاه بلی است.

91 (سیس به درگاه الهی) عرص میکند بروردگارد، هر کساس (عداب) را برای ما پیش فرستاده، عدایش را در آنش جهنم چندین برابر بیفرا ۶۲ و میگوید چه شده کنه ما منزداننی را کنه از اشترار منیشمردیم بمی بینیم؟

97-آیا ما آنها را مسجره میکردیم؟ یا چشمان ما آنها را بمیبیسد؟ ۶۴-این تک واقعیتی است که اهل آتش یا هم منارعه میکسد

﴿ بَلْ أَنْتُمْ لا مَرْحَباً بِكُمْ أَنْتُمْ قَلْمَتُمُوهُ لَـنا \* يعنى شروع به ظلم به آل محمد المَيْلَة كرديد. ﴿ فَبِشْسَ الْقُرارُ ﴾ كه بسيار جايگاه بدى است سپس بنى اميه مى كويد ﴿ رَبُّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَٰذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّرِ \*

۱ یه الله جرائری در پاورقی تصحیح نصیر قبی میگوند سی السیاع معلوب بنی العباس
 است

که مراد اولی و دومی است.

سبس دشمنان ال محمد در آتش جهنم به یکدیگر میگویند: \*ما آن لأنّری رِجالاً كُنّ نَعُدُّهُمْ مِنَ الْأَشْرَارِ \* در دنیا و آنها شیعیان امیرالمؤمنین اللّهُ هستند ﴿ أَتَّخَذُنْ هُمْ سِخْرِیًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْضَارُ ﴾ آیا ما آنها را مسخره می کردیم؟ یا چشمان ما آنها را نمی بینند؟

﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ آنچه كه در ميان آنهاست

امام صادق الله می فرماید: به خدا سوگند شماها در بهشت شاد و مسرور هستید ولی دشمنان شما را در جهنم طلب میکنند. ا

> قُلُ هُوَ نَتَأْعَطِيمٌ (٦٧) \_\_\_\_\_ أَنْتُمْ عَنْهُ مَعْرِصُونَ (٦٨) =

ماكانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ بِالْمُلَا ِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٩٩) إِنْ يُوحَى إِلَيَّ إِلاَّ أَنَّمَا أَنَا بَدَيْرٌ مُنينَ (٧٠)

إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي حَالِقٌ بَشَراً مِنْ طَبِينِ (٧١)

۶۷ بگو:این خبری بزرگ است.

۶۸-که شما از (شنیان آن) رویگردانیار

۶۹ من از عالم بالا (فرشتگان آسمان) که بنا همم (فرنسارهٔ آفتریش آدم) محاصمه میکودند اگاه بیستم

۷۰ سمه من وحی می رساد به اینکه من اندار کنندهٔ آشکاری هستم. ۷۱ ــ (بیاد بیاور) هنگامی که پروردگارت به فرشتگان فرمود من شری از

۱. بحارالانوار، ح ۳۰ ص ۱۵۳ و ح ۶۵ ص ۱۳ ؛ نورالثقلین، ح ۴. ص ۴۶۷ ؛ تفسیر برهان. ح ۶ ص ۵۱۰

### كلل شواهم أفريد

### خلافت اميرالمومنين 👺 در شب معراج

خداوند عز و جل فرمود. اي محمد بكو: ﴿ قُلُ هُـوَ نَـبَأُ عَظِيمُ \* كه اميرالمؤمنين اللهِ نبأ عظيم است.

﴿ أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَإِ الْأَعْلَىٰ - تَا - مُبِينٌ ؟

اسماعیل حعفی گوید در مسجد الحرام نشسته بودم و حضرت ابی جعفر الله نیز در گوشه ای نشسته بود ، سر بلند کرده نگاهی به آسمان و نگاهی به کعبه کرد و فرمود • (سیحان الذی اسری بعیده لیلا من المسجد الحرام الی المسجد الاقصی به سه بار این آیه را تکرار کرد ، آنگاه متوجه من شد و فرمود: اهل عراق درباره این آیه چهمی گویند ؟

عرض كردم: مىكويند خداوسد رسول خود را از مسجد الحرام به بيت المقدس برد.

فرمود: اینطور نیست که آنان میگریند لیکن از اینجا به اینجا سیرش دادند و با دست اشاره به آسمان کرد و فرمود: ما بین آن دو حرم است. آنگاه فرمود: به سدرة المنتهی رسید جبر ثیل از همراهی با رسول خدا بیش باز ایستاد.

پرسید آیا در چنین جائی مرا تنها میگذاری؟

گفت تو پیش برو که به خدا سوگند به جایی رسیده ای که هیچ خلقی از خلائق بدانجا نرسیده و نخواهد رسید؛ اینجا بود که پروردگار خود را دید آ و

۱ علامة طاطائی میگوید مقصود «از اینجا به اینجا سیرش دادند» یعنی آنجات را از کعبه
 په بیتالمعمور سیر دادینی المیران، ج۱۲، ص۲۴

۲ و اسکه رسولحدا ﷺ ورمود. «آینجا بودکه پروردگار حود را دیدم» معنایش دندن به چشم

تنها سنحه ميان او وخناوند فاصله بوداً.

پرسیدم: فدایت شوم سبحه چیست؟

حضرت با صبورت خود اشاره به زمین و با دست خود اشاره به آسمان کرد و سه بار گفت: «جلال ربی جلال ربی».

آنگاه خطاب شد: که ای محمد!

گفت: لېپک يا رپ.

خطاب رسید: ساکنان آسمان در چه چیز مشاجره میکنند؟

پیامبر گفت: خداوندا تو منزهی، من علمی ندارم جز آنچه که تو به من آموختی.

رسول خدا سپس فرمود: پس خدای تعالی دست در میان دو سینهام گذاشت و من برودت و خنکی آن را در میان دو کنفم احساس کردم ، آنگاه میچ چیز از گذشته و آینده از من نهرسید مگر آنکه پاسخ آن را دانستم ، در پایان پرسید:ای محمد! سکان آسمانها در چه چیز مخاصمه و نزاع دارند؟

گفتم: در درجات: کفارات و حسنات.

فرمود: ای محمد نبوتت به پایان رسید، و خوردنت تمام شد، چه کسی را برای جانشینی خود در نظر گرفته ای ؟

عرض کردم: پروردگارا من همه خلقت را آزمایش کردهام کسی را مطیع تر از علی برای خود نیافتم.

فرمود:ای محمد!همچنین مطیعتر ازهمه خلق نسبت به دستورات من است.

ظب است به به چشم سر، همان، ص٢٥

۱ و پنکه فرمود: (منها سبحه میان پیامبر و حدا فاصله بوده معنایش این است که در بردیکی به حدا به جائی رسید که میان حدا و پیامبر جو جلال او فاصلهای معاند همان

۲ و اینکه فرمود فحفای تعالی دست در منان سینهام گذاشته کنانه از رحمت آلهی است، و حصل معنایش این است که علمی از ناحهٔ او به قلیم وارد شد که هر شک و ریبی را از میان برد.

عرض کردم: پروردگارا همه خلقت را آزمودم کسی را نسبت سعودم علاقمندتر از علی نیافتم.

قرمود: و همچنین نسبت به من ، پسای محمد ا او را بشارت بده به اینکه آیات هدایت و پیشوای اولیای من و نور برای قرماندران من و کلمه باقیه ایست که من متقین را ملزم به پذیرفتن آن کرده ام، هر کس او را دوست بدارد مرا دوست داشته و هر کس او را دشمن بدارد مرا دشمن باشته، علاوه بر این، من او را به خصائصی احتصاص داده ام که احدی را به آن اختصاص نداده ام.

عرض کردم: پروردگارا آخر او برادر من و صاحب و وزیر و وارث من است.

فرمود: این امری است که قضایش مقدر شده که او باید مبتلا شود و مردم هم به وسیله او امتحان شوند، تعلاوه بر این من او را ارث دادهام و ارث دادهام و ارث دادهام، چهار چیز را که گره آنها به دست اوست و او هرگز فاش نمی کند. ۱

سهس خداود خبر ابليس را حكايت كرده و فرمود: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ \* كه ما داستان آدم و ابليس را در محل خودش نوشته ايم. "

قَالَ يَا لِلْبِسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَشْخُذَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْنَكُبُرُتَ أَمْ كُنْتَ مَلَ الْعَالَمِنَ (٧۵)

قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ حَلَقْتَني مِنْ مَارٍ وَ خَلَقْتُهُ مِنْ طَهِي (٧٦)

۱. بحارالانوار، ج ۱۸، ص ۳۷۲

٣. نورالثقبين، ج ٢٠ ص ٢٤٩ ؛ تقسير برهان، ج ٤، س ٥١٣

قَالَ فَاخْرَجُ مِنْهَا قَإِنَّكَ رَجِيمٌ (٧٧) وَ بِنُّ عَلَنْكَ لَغَنَتِي إِلَى يَوْمِ الدَّينِ (٧٨) قَالَ رَبِّ فَلَتَطْرُني إِلَىٰ يَوْمِ بُيْتَعَنُّونَ (٧٩) قَالَ وَإِنِّكَ مِنَ الْمُتَظَرِينَ (٨٠) إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ (٨١)

فَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٢)

إِلاَّ عِنادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (٥٣) قَالَ فَالْحَقِّ وَ الْحَقِّ أَقُولُ (٨٤)

لْأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِشْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٥)

۷۵\_ (سعاوید) قرمود. ای ایلیس، چه چیز تو را مانع شدیرای آل موسودی که با دست سود آفریدم مسجده تکنی؟ آبا تکبر ورزیدی با از برزگار بودی؟ ۷۶\_ (املیس) گفت: من از او بهترم، مرا از آتش و او را از گل آفریدهای. ۷۷\_ (شعاوید) هرمود: از سجایگاهت (آسیمانها) میرون شو که تو از رانده

شندگان مستى.

٧٨ و حمانا لعنت من تا روز قيامت بر تو باد.

۷۹ دگفت: پروردگارا، پس به من تا روز قیامت مهلت بده (وبده مانم)

المدفرمود توازمهلت بافتكاني

ا الدتا روز معيّن و زمان مشحص.

۱۸۲ گفت. به عرّت و جلال تو سوگند که همهٔ آسها (انسبانها) را گسراه حواهم کرد.

۸۳ مگر بندگان خالص تو از انها.

۸۴ فرمون به حتی سوگتان که حتی میگویم،

۸۵\_که حهیم را از تو و از همهٔ گسانی که از نو پیروی کردماند پُر حواهم کرد.

ابوبصیر روایت میکند که اصام صادق الله فرمودند: خداوند همهٔ آفریده هایش را به دست خویش آفرید، به آدم محتاج نشد در حالی که آدم را نیز به دست خودش آفریده است و می فرماید: ﴿ مَا مَنَهَکَ أَنْ تَشَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُ ﴾ آیا نمی بینی که خداوند همهٔ اشیاء را به دست خویش مبعوث میکند. ﴿ خَلَقْتَنِی مِنْ نَارٍ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طِین ﴾

اسحاق بن حریز گوید امام صادق این فرمود اصحاب شما دربارهٔ گفتار شیطان که گفت مرا از آتش و آدم را از گل آفریدی چه عقیده دارند؟

گفتم: فدایت گردم می گویند که او از آتش خلق شده همانطور که از مضمون آیه استنباط می شود.

فرمودند: بلى ملعون دروغ گفته، اى اسحاق خداوند او را از كل آغريده است آنگاه گفت خداوند مى فرمايد: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ ٢ بدين طريق كه او را از آتشى كه از درخت سبز اقتباس شده بود آفريد و اصل درخت نيز از كل است. ٣

امام صادق النِّه در تفسير آية ﴿ فَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبُعَثُونَ قَالَ فَإِنَّكَ مِسَ الْمُنْظَرِينَ إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ \* فرمود: مراد از ﴿ يوم الوقت المعلوم \* روزى

۱ بحارالاتوار، ج ۱؛ ص ۱ دج ۱۱، ص ۱۵۳ ؛ بورالثقلین، ج ۱؛ ص ۱۳۷۲ نفسیر برهان، ج ۶. ص ۵۱۵

۲ یس یه ۸۰ همانا حدایی که از درجت ستر ترای شما اتشی قرار داد که شما به وسیلهٔ به آتش می افروزید.

۳ قصص الأنبياء حرائری، ص ۳۷؛ بحار الاتوار، ج ۱۱، ص ۱۵۴ و ح ۴۰ من ۲۴۴؛ تعسير پرهان، ج ۶، ص ۵۱۹؛ بور التفلين، ج ۴، ص ۴۷۳

است كه رسول حدا مُنْ إِنْ أَهُ او را بر روى صخرهاى در بيت المقدس ذبح مى كند. السيس ابليس كعت: ﴿ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُوينَهُمُ أَجْ مَعِينَ \* إِلاَّ عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ \* إِلاَّ عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ \* به عزَّت و جلال تو سوكند كه همهٔ آنها (انسانها) را كمراه خواهم كرد، مكر بندگان خالص تو از انها

پس خداوند فرمود: ﴿ فَالْحَقُّ وَالْحَقُّ اللَّولُ \* لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ به حق سوگند، كه حق مىگويم، كه جهدم را از تو و از همه كسانى كه از تو بيروى كردهاند بُر خواهم كرد. "

> قُلْ مَا أَسْنَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَ مَا أَنَّا مِنَ الْمُتَكَلِّفُمِنَ (٨٦) إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَ لِلْعَالَمِينَ (٨٧) وَلَتَعْلَمُنُ ثَبَأَهُ بَعْدَ حِينِ (٨٨)

۱۸۶ (ای پیامبر) نگو، من از شنبهٔ به خاطر دعوت نبوتم هیچ اجری تمیخواهم، و من از متکلفین تیستم. (سنختان بیپایه و بدول برهان تمیگویم).

> ۸۷ این قرآن نیست مگر اندازی از برای عالمیان. ۸۸ و شما خبر آن را بعد از زمانی خواهید شنید.

ابن عباس در تفسير ابن آيه كويد: اى محمد بكو: ﴿ مَا لَسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾
يعنى بر آنچه كه شما را دعوت مىكنم هيچ مالى نمىخواهم
﴿ وَ مَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلَّقِينَ ﴾ يعنى آنچه راكه مىگويم از خودم نيست.
﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ ﴾ كه ارادة موعظه مىكند.

بحار الاتوار، ج ، کا ص ۲۴۴ ، عصص الاتياء جرائري، ص ۳۷ ؛ بور الثقلي، ج ۴، ص ۴۷۲
 یجار الاتوار، ج ۱۱، ص ۱۵۴

﴿لِلْعَالَمِينَ ﴾ كه ارادهٔ همهٔ خلق را مىكند.

﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ ﴾ اي كروه مشركين.

﴿نَبَأُهُ بِعَدَ حِينٍ ﴾ يعنى هنگام مرگ و بعد از مرگ كه روز قيامت باشد. ا

# تفسير سورة زهر

۳۹ – سورهٔ زمر در مکه تازل

شده و دارای ۲۵ آیه است.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ فَاعْتِدِ اللَّهُ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ (٣)

تَشْرِيلُ الْكِتابِ مِنَ اللَّهِ الْعَرْبِرِ الْحَكِيمِ (١)

أَلا لِلّهِ الدُّينُ الْخَالِصُ وَ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ مَا نَعْتَلُهُمْ إِلاَّ لِيُغَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلْفِي إِنَّ اللّهَ يَخَكُمُ بَيْتَهُمْ هِي مَا هُمْ فَهِهِ يَخْتَلِقُونَ إِنَّ اللّهَ لا يَهْدي مَنْ

هُوَ كَافِبُ كُفَّارُ (٣) 1 ماين كتابي است كه از حاتب حداوند قادر و حكيم نارل شده است

۲\_همانا مااین کتاب را بر تو به حق بازل کردیم، پس خداوند را عبادت کی
 و دیشت را برای او حالص گردان.

" آگاه باشید که دین حالص از برای حداست، و کسانی که غیر حدا، را اولیاه خود گرفتند، (دلیل می آوردند که:) ما اینها (ننان) را نمی پرستیم مگر برای اینکه ما را به پیشگاه الهی نزدیک کنند. همانا حداوند دربارهٔ آنچه که اختیالات داشتند میانشان داوری میکند، حداوند کسی را که دروعگو و

كفران كنتله است را هدايت نميكتاء

﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّٰهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ اين كتابي است كه از جانب خداوند قادر و حكيم نازل شده است. سپس خداوند پيامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود ﴿ إِنَّا أَتَرَكُّنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقّ فَاعَبُدِ اللّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدّينَ ﴿ اللّهِ الدّينُ الْخَالِصُ وَ الّذِينَ اتّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا تَعْبُدُهُمْ إِلاّ لِيُعَرِّبُونَ إِلَى اللّهِ لللّهِ الدّينُ الْخَالِصُ وَ الّذِينَ اتّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا تَعْبُدُهُمْ إِلاّ لِيُعَرِّبُونَ إِلَى اللّهِ رَفْقَى ﴾ كه اين آيات لعظش خبر و معنايش حكايت مى باشد و آن اينكه قريش مى گفتند ما براى تقرب به خداوند و مزديكي به او بتها را عبادت مى كنيم چرا كه ما نمى توانيم مستقيماً حق عبادت خداوند را به جا آوريم كه خداوند گفته آنها را بر لفظ خبر حكايت كرده ولى معنايش حكايت حال آشهاست پس خداوند فرمود: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِغُونَ \* همانا خداوسد دربارهُ آنهه كه اختلاف داشتند ميانشان داورى مى كند. أ

لَوْ أَزَادَ اللَّهُ أَنْ يَشْخِذ وَلَدا لِأَصْطَفَى مِمّا يَحْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْواجِدُ الْفَهَارُ (۴)

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْآَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ اللَّيْلُ عَلَى النَّهَارِ وَ يُكُوُرُ النَّهَارِ عَلَى اللَّيْلِ وَ سَخْرَ الشَّمْسَ و الْقَمَرَ كُلُّ يَحْرِي لِأَجَلِ مُسَمِّى أَلا هُـوَ الْعَزيرُ الْمَفَّارُ (۵)

حَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا رَوْجَها وَ أَتَرَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَرُّواجٍ يَخْلُقُكُمْ فِي تُطُونِ أَمْهَانِكُمْ خَلْقاً مِنْ نَقْدِ خَلْقٍ فِي طُـلُماتِ فَـلاثٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَثْكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَٰهَ إِلاَّ هُوَ فَلَنِّى تُصْرَفُونَ (١)

۴ اگر حداوند می حواست فرزندی احتیار کند، آنچه را که می حواست از میان محلوقانش برمی گزید، پاک و منزه است، او خداوند یگانه و شهار است.

۵ آمدمانها و رمین را به حتی آمرید، شب را با روز و روز را با شب

می پوشاند، و حورشید و ماه را مسحر کرده است، هر کدام تا وقت معتبی در حرکت هستند، آگاه باشید که او قادر و امرزنده است

عداو شما را اریک نمس (آدم) آفرید، سپس از آن همسرش (حوّا) را قرار داد، و برای (استفادة) شما از چهاریایان هشت روح را انجاد کرد، و شما در شکم مادرانتان آفرینشی بعد از آفرینش دیگر در میان تاریکیهای سه گانه (مشیمه و رحم و نظر) آفرید، این است خلاوند، پروردگار شما که حکومت از برای اوست، هیچ معبودی جر او نیست، پس چرا از راه راست متحرف میشوید.

خداوند كسانى راكه كفتند، خداوند براى خود بههاى كرفته است را رد كرده و فرمود: ﴿ لَوْ أَرْادَ اللّٰهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً لاَصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْخَانَهُ هُوَ اللّٰهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ \_ تا \_يُكُورُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَ يُكُورُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ ﴾ يعنى شب را با روز و روز را با شب مى يوشاند.

سبس خداوند خلق را مورد خطات قرار داده و قرمود: ﴿ غَلَقَكُمْ مِنْ نَسَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ يعني آدم و همسرش حواء

﴿ وَ أَنْزَلَ لَكُمْ ﴾ يعنى براى شما آفريد.

﴿ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَرُّواحٍ ﴾ اين آيه را در سورة انعام تفسير كردهايم. أ ﴿ يَخَلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمَّهَا يَكُمْ حَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظَلَّمَاتٍ شَـَالَاثٍ ﴾ صراد از ظلمات سه گانه شكم و رحم و تخمدان است. أ

﴿ وَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لا ۚ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّى تَصْرَفُونَ ﴾ ابن است خداوند، پروردگار شما که حکومت از برای اوست، هیچ معبودی جز او سیست، پس

۱ تقسیر برهای، ج ۶ من ۵۲۳

٢. تفسير صَافي، ج عرص ٢٥٤ ؛ تفسير برهان، ج عرص ٥٢٣

#### چرا از راه راست منحرف میشوید.

إِنْ تَكُفُّرُ وَا فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيَّ عَنْكُمْ وَ لاَ يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَ إِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَ لاَ تَوِرُ وَارْرِهُ وِرْرَ أُخْرِىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيَنَتُنْكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَابِ الصَّدُورِ (٧)

وَ إِذَا مَشَّ الْإِنْسَانَ ضُرَّ دَعَا رَبَّهُ مُنهِماً إِلَيْهِ ثُمُّ إِذَا خَوَلَهُ يَعْمَةُ مِنْهُ سَبِي مَاكَانَ يَدُعُوا إِلَيْهِ مِنْ فَتُلُ وَ جَعَلَ لِلَهِ أَنَداداً لِيُصِلُّ عَنَّ سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلْبِلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْخَابِ النَّارِ (٨)

۷- اگر کفران کنید، همانا حداوند از شما بی نیاز است، و برای بندگانش کفر را بمی پسند، و برای بندگانش کفر را بمی پسند، و اگر شکرش را به جای آورید آن را برای شما می پسند، هیچ گناهکاری باز گشت شما به سوی پروردگارتان است، پس شما را بدانچه که عنمل می کردید آگاه می کند، چرا که او به آنچه که در سیمهاست آگاه است

الدو هنگامی که به انسان ریانی میرسد پروردگارش را میحواسد و بسه سویش برمیگردد، سپس هنگامی که بعمتی به او روی می آورد آسچه را که قبالاً خداوید را به حاطر آن میحواند را فرامرش می کند، و برای حداوید همتایایی قرار می دهد تا (مردم را) از راه خدا گسراه سارد، نگس چند روری به خاطر کفرت بهرهای بردار، همانا که تو از اهل دوزج جهنم هستی روری به خاطر کفرت بهرهای بردار، همانا که تو از اهل دوزج جهنم هستی فیل ترضی لیناده الگفر و پان تشکروا یرضه گراه ایرضه این ناسیاسی نعمت هاست.

﴿ وَ إِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعًا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ .. تا .. وَ جَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَاداً ﴾ يعنى براي خدا شريك قرار مي دهد.

﴿ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ ابن آبه دربارة أبي ضلان نازل شده است.

أَمْنُ هُوَ قَانِتُ آنَاهَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَ قَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِّهِ قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الّذَينَ يَعْلَمُونَ وَ اللَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْآلْبَابِ (٩) ٩ ـ (آیا کسی که همیشه در حال عصیاں است بهتر میباشد) یا کسی که ساعات شب را به اطاعت حداوید در حال سجود و قیام است، از عداب آخرت می ترسد، و به رحمت پروردگارش امیدوار است؟ بگو. آیا کسانی که می دادند با کسانی که می دادید صاوی هستند؟ همانا فقط صاحبار عقل و ایدیشه متذکر میرشودد.

﴿ أُمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَ قَائِماً يَخَذَرُ الْآخِرَةَ ﴾ ايس آيه دربارة اميرالمؤمنين علي بن ابيطالب النُّهُ نازل شده است.

﴿ وَ يَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ -اى محمد - هَلْ يَسْتَوِي الَّـذِينَ يَعْلَمُونَ وَ الَّـذِينَ لاَيَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ يعنى صاحبان عقلها و انديشهها. ا

فَاعْبُدُوا مَا شِنْتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَ أَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا ذَٰلِكَ هُوَ الْخُشْرَانُ الْشَبِينُ ﴿١٥)

10 .. پس شما هر چه را که می حواهید به عیر از او (خداوید) را بپرستید بگو. همانا ریانکاران کسانی هستند که روز قیامت خودشان و بستگانشان در حسران و زیان هستند، آگاه باشید که این ربان آشکاری است

ابى الجارود روايت مىكندكه امام باقرائي در ذيل آيه فرمودند: ﴿قُلْ إِنَّ

۱. تقسير پرهان، ۾ خاص ۵۲۹

الْخاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ لا يعنى در نفس خود و اهلشان مغمون شدند ﴿ وَ أَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَلاْ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ لا مستكانشان در خسران و زيان هستند، آگاه باشيد كه اين زيان آشكاري است.

لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ذُلِكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِهِ عِبادَهُ ب عِنادِ فَاتَفُونِ (١٦)

۱۶ درای آنها از بالا سایه هائی از آنش، و از زیر پاهایشان هم سایه هائی از آنش می باشد، این چیری است که حفاوتند به وسیلهٔ آن بسدگانش و می ترساند، ای مدگان می از (علاب می) بترسید

﴿ لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلُلُ مِنَ النَّارِ وَ مِنْ تَحْتِهِمْ ظُـلُلٌ ﴾ يـعنى آتش از سالاى سرشان و از زير پاهايشان سايه مىاندازد. ا

لَكُنِ اللَّذِينَ اتَّفَوْا رَئَهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَئِيَّةٌ تُجْرِي مِنْ تُحْيَهَ الْأَنْهَارُ وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ الْسِعادُ (٢٠)

أَ لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاهُ مَسَلَكُهُ يَتَابِيعَ مِي الْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِ زَرْعاً مُخْتَلِماً الْوَانَهُ ثُمَّ يَهِيحُ مَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُسَمًا إِنَّ مِي ذَلِكَ لَذِكْرِى لِأُولِي الْأَلْبَابِ (٢١)

أَ فَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدَّرَهُ لِلْإِسْلامِ مَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُنُونَهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولِئِكَ فِي ضَلالٍ شَبِي (٢٢)

۳۰ لکن کسانی که از پروردگارشان میترسند. برای بنها عبرفههای در بهشت است که بر بالای آن عرفهها، عرفههای دیگری بنا شده و از ریز آنها

۱. تفسیر برهان، ج ۶، ص ۵۳۱

بهرها حارى است. ابن وعدهٔ الهي است، خداوند در وعدهٔ خبود تبحلت بميكند.

۲۱ آیا بدیدی که حداوی از اسمان آب بازل کرد و آن را در روی رمین به صورت چشمه هایی قرار داد، سپس بنه وسیلهٔ آن رزاعتی بنا رنگ های گوباگون خارج می سارد، سپس آن گیاهان را می خشکاند که آن را در درنگ می پینی، سپس آن را به صورت چوب خشکی شکننده در می آورد، همایا در اینها برای صاحبان فقل و اندیشه تذکری است.

۲۱ آیا کسی که حداوید سیداش را به وسیلهٔ اسلام گشاده است، که او بر بوری از بروردگارش میباشد (با اشحاص کافر بی بور و تنگ سیده یکسال است)؟ پس وای بر کسانی که فلبهایشان در برابر ذکر الهی سخت شده است، همانا آنها در گرآهی آشکاری هستند

### آنجه كه خداوند در بهشت برولياش عطاميكند

﴿ لَكِنِ الَّذِينَ انَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفُ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفُ \_ تا \_ الْمِيغَادَ ﴾ امام باقرطَ الله مى فرمايد: حضرت على الله از رسول خدا الله الله در تفسير اين آيه سؤال كرد: اى بيامبر خدا! اين غرفه ها را با چه چيز و براى چه كسانى

مباختهاند؟

مرمود: ای علی این غرفه هایی است که خدا آنها را برای اولیاء خود با در و یاقوت و زبرجد ساخته است، سقفهایش از طلاست، و با نقره محکم شده و به هم پیوسته، هر غرمه ای را هزار در زرین است و بر هر دری فرشته ای گماشته است، و در آن فرشهای گرانبها بر روی یکدیگر، از ابریشم و دیبا به رنگهای گوناگون، درون آنها انباشته از مشک و عنیر و کافور، و این گفتهٔ خداست

### ﴿ وَ قُرُشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ أو فرشهاي كرانيها.

چون مؤمن در بهشت به منزلهای خود وارد شود بر سر او شام ملک و بزرگواری نهند و آرایههای زر و سیم و یاقوت و در به رشته کشیده شده در نیمتاجی زیرتاج بر او بیاویزند و هفتاد جامهٔ حریر به رنگهای گوناگون، بافته شده از زر و سیم و دانه نشان به مروارید و یاقوت سرخ بر او بهوشانند، و این گفتهٔ اوست ﴿ رُحَلُونَ فِیهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَ لُولُولًا وَ لِباسُهُمُ فِیهَا حَرِیرُ \* آدر آن جا با دستبندهایی از طلا و مروارید آراسته شوند و لباسشان از حریر باشد.

چون مؤمن بر تخت خود نشیند تختش از شادی به جدیش درآید، و چون دوستدار خدا در منازل خود در بهشت استقرار یابد، فرشتهٔ گماشته بر باغ بهشتی او را به بزرگداشتی از جانب خدا شادباش گوید و خدمتگزاران و کنیزان مؤمن به او خوش آمد گویند و دوستدار خدا بر تخت خود تکیه زند و همسر حوریه زیبایش نزد او رود و چندان برای دوستدار خدا درنگ کند تا او از کار خود فارغ شود.

امام الله فرمود: همسر حوریه اش از خیمه بیرون می آید و با مهربانی به استقبال او می رود که به هفتاد حله از یاقوت و لولو و زبرجد آراسته شده و به مشک و عنبر عطر آگین شده و بر سرش تاج کرامت و کفش هائی از طلا بس پاهایش پوشیده که با یاقوت و لولو زینت داده شده و بند آن کفش ها از یاقوت احمر می باشد. چون یا شوق و علاقه نزدیک ولی خدا می رسد به او می گوید ای ولی خدا این روز روز تعب و سختی و رنج نیست، من برای تو و تو برای

<sup>1.</sup> واقعه، ایهٔ ۲۴

۲ فاطر، آیهٔ ۲۳

من هستی و همدیگر را به مدت پانصد سال از سالهای دنیا با عشق و علاقه در آغوش میگیرند و دست در گردن هم میاندازند.

امام علیه فرمود: پس آن ولی خدا در گردن آن حوریه گردنبندی از تارهای نازک از یاقوت احمر می بیند که در وسط آن نوشته شده، تو ای ولی خدا حبیب من هستی و من حوریه نیز حبیب تو می باشم، نفسم را به تو هبه کرده ام و تو نیز نفست را به من هبه کن.

سپس خداوند هزار ملک مبعوث میکند که تا ورود او را به بهشت تهنیت گویند و حوریه را به از دواج او در آورند. چون آنها به اول در بهشت میرسند و به ملک موکل درهای بهشت میگویند: به ما اجازه دهید که به نزد ولی خدا برویم که خداوند ما را برای تهنیت گفتن به او فرستاده است.

آڻ ملک ميگويد: به حاجب بگويم و جايگاه شما را به او بگويم.

پس آن ملک به نزد هاجب که بین او و صاحب فاصلهٔ سه بهشت است میرود تا اینکه به در اول میرسد و به حاجب میگوید: در باب بهشت هزار ملک است که خداوند آنها را فرستاده است، آمدهاند ولی خدا را تهنیت بگویند و درخواد ت دارند که به آنها اجازهٔ ورود داده شود.

حاجب میگوید: مقام او بزرگتر از این است که به کسی اجازه دهم نزد او برود و او با همسرش است.

امام الله فرمود: بین حاجب و ولی خدا دو بهشت فاصله است، حاجب به نزد قیم می رود و به او می کوید: در باب غرفه هزار ملک است که خداوند عالمین آنها را فرستاده تا بر ولی خدا تهنیت بگویند، اجازهٔ ورود به آنها بده.

قیم به نزد خادمان ولی خدا میرود و به آنها میگوید: فرستادههای خداوند جبار در باب غرفه است که هزار ملک میباشند تا بر ولی خدا تهنیت بگریند. جایگاه او را به آنها نشان بده.

خادمان به ملائکه اجازه می دهند و انها وارد بر ولی خدا عی شوند که در غرفه ای است که دارای هزار در و هر دری دارای ملک موکلی می باشد، چون به ملائکه اذن ورود بر ولی خدا می دهند هر ملکی در مخصوص به خودش که موکل بر آن است را باز می کند که هر ملکی از یکی از آن درها وارد می شود و بیام خداوند است که بیام خداوند است که می فرماید: ﴿وَالْمَلائِکَةُ یَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ کُلُّ بَابٍ ﴾ ایعنی از درهای غرفه فرسلام عرفه بر شما به فرسا استقامت و صبرتان در برابر عبادت، معصیت و مصیح، پس نیکوست فرجام این سرای.

خداوند می فرماید: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَ مُلْكاكِبِيراً ؟ ٣ و چـون آن جایگاه نیکو را مشاهده کنی عالمی پس شعمت و کشوری بی نهایت سزرگ خواهی دید.

یعنی هرچه که از کرامت و نعمتها و ملک عظیم که در آن می بینی همه برای ولی خداست. همانا ملائکهٔ فرستاده شده از جانب خداوند جدار اجازهٔ ورود بر او را میگیرند زیرا کسی بدون اجازهٔ آن ولی خدا نمی تواند بر او وارد شود که در آن ملک عظیم است که در زیرش نهرها جاری می باشد.

﴿ أَ فَمَنْ شَرَحَ اللُّهُ صَدْرَهُ لِللْإِمْلَامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُدودٍ مِسنْ رَبُّهِ \* دربارهُ

۱ رعد، آیهٔ ۲۳ و فرشتگان از هر دری بر اتال در ایند.

۲ رعد، دیهٔ ۲۳

٣ انسان، آية ٢٠

۴ محارالاتوار، ح ٨. من ١٢٨ ؛ تاويل الآيات الظاهره، من ٢٧١ ، نورالثملين، ح ٢، ص ٢٨٢ ،
 تعمير برهان، ج ٤٠ ص ٥٣٤

اميرالمۇمنىنﷺ نازل شدە است. ا

﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّفاءِ مَاءُ فَسَلَكَةً يَغَايِيعَ فِي الْأَرْضِ \* كه مراد ار «ينابيع» يعنى آب چشمه ها و چاه هاست از آن چيزهائي كه خداوند از آسمان نازل فرموده و در دل زمين جاي گرفته است.

﴿ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرُعاً مُخْتَلِفاً أَلَوَانَهُ ثُمَّ يَهِيجُ ﴾ يعنى خشک شده تا اينکه زرد مىشوند.

﴿ثُمُّ يَجْعَلُهُ خُطَّاماً ﴾ همطام، يعنى زمانى كه خشك شدو ريزه ريزه كرديد.

ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَجُلاً مِبِهِ شُرَكَاهُ مُتَشَاكِسُونَ وَ رَجُـلاً سَلَماً لِـرَجُّيٍ هَـلُ يَشْتَوِيانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرْهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴿٢٩)

۲۹ حداوید مثلی رده است مردی که شریکایی دارد و دانما با هم در حال مشجره هستند با مردی که تسلیم امریک تفر است، آیاایی دو با هم یکسال هستند؟ حدمد و سیاس از سرای حداست، سلکه بیشتر مردم بعرداند.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ ﴾ اين مثلى است كه خداوند براى اميرالمؤمنين النَّا ﴿ و كسانى كه به آن صغيرت ظلم كرده و حقش را غصب نمودهاند زده است.

﴿ مُتَشَاكِسُونَ ﴾ يعنى كسانى كه در ولايت اميرالمومنين للله ﴿ اختلاف كرده و أو را دشمن مى داشتند.

﴿ رَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ ﴾ امير المؤمنين الله تسليم و خالص از براى رسول خدا عَلَيْ بود، سپس فرمود: ﴿ قُلْ يَسْتَوِينَانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْتَرُهُمْ

١ بعبير برهان، ح ٤، ص ٥٣٩ ، يورالتقلين، ج ١٤٠ ص ١٩٨١ ، تقسير صافي، ج ١٥ ص ٢٥٢

لایَعْلَمُونَ ﴾ آیا این دو یا هم یکسان هستند؟ حمد و سپاس از برای خداست. بلکه بیشتر مردم نمی دانند.

إِنَّكَ مَنْتُ وَ إِنَّهُمْ مَنْتُونَ (٣٠)

نُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْفِيَامَة عِنْدَ رَبِّكُمْ نَخْتَصِمُون (٣١)

فَمَنْ أَطُلَمُ مِمَّنُ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكَدَّبَ بِالصَّدُقِ إِذْ جَاءَهُ أَلَيْسَ هي جَهَمْمَ مَثُوئَ لِلْكَافِرِينَ (٣٢)

وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَ صَدَّقَ بِهِ أُولِيْكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ (٣٣)

۳۰ همانا تو میمیری و آنها نیز خواهند تمرد.

۳۱ پس شما رور قیامت برد پرورفگارتان محاصمه (دادحواهی) میکنید ۲۲ پس چه کسی ستمکارتر است از آن کسی که بر حداویا، دروع بسته و سحن راست را هنگامی که به ترد او آماد را دروع حواسه؟ آیا در جهم جایگاهی از برای کافران نیست؟

۳۳ و آن کسی که سحن راست آورد و کسی که آن را تصدیق کرد، ار برهبرگاران هستند

خداوند پیامبرش را تعزیت گفته و فرمود: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَ إِنَّهُمْ مَيْتُونَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبَّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين ﷺ و كسى كه حق او را غصب نمود.

سپس خداوند دشمنان آل محمد الله و کسی که بر خدا و رسولش دروغ بست و ادعای آن چیزی را کرد که برای او نبود را ذکر کرده و فرمود: \*فَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ \* يعنی به آنچه که از حق و ولايت اميرالمومنين على الله بر پيامبر سَيَّ إِنْ نازل شد.

سيس رسول خدا عَيَّمُ و امير المؤمنين الله و انكر كرده و فرمود: ﴿ وَالَّذِي جاءَ بِالصَّدْقِ وَ صَدَّقَ بِهِ ﴾ يعنى امير المؤمنين الله ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ آنها از برهيز كاران هستند.

أَلَيْتُسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبَّدَهُ وَ يُحَوِّفُونَكَ بِاللَّهِ بِنَ مِنْ دُونِهِ وَ مَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَما لَهُ مِنْ هادٍ (٣٦)

۳۶ ـ آیا حداوند برای بسدهاش کفایت ممیکند؟ و آسها تنو را از عبیر او می ترسانند، و کسی را که خداوند گمراه کسد بنرای او هندایت کشدهای

﴿ أَلَيْسَ اللّٰهُ بِكَافِ عَبُدَهُ وَ يُخَوِّقُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ ﴾ يعنى جمعى از منافقان امت تو مىگويند: قبول ولايت على را از ما مخواه و ما را از طلب اين معنى معاف دار و مىترسانند تو را كه اگر ما را در اين باب معاف ندارى از دين تو گذشته ملحق به كفار خواهيم شد. ١

اللَّهُ يَتَوَفَّى الأَثَفَّسَ حِينَ مَوْتِها وَ النِّي لَمْ تَمَثْ هِي مَنَامِهَا فَيَمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَ يُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآَبَاتٍ لِـفَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (٤٢)

۴۲ - خداومد هنگام مرگ ارواح را میگیرد، و ارواحی که تحودماند را در هنگام خواب میگیرد، پس ارواح کسانی را که مرگشان فرا رسیده را نگسه می دارد و بقیه (ارواحی که مرگشان فرا نرسنده) را (نه ندنها) نر میگرداند تا وقت معیّن آنها، همانا در این نشانهای است برای کسانی که تفکر میکشد.

١. نورالثقلين، ج ٢٠ ص ٢٨٧ - تعسير برهان، ج ٥٠ ص ٥٤٢

## ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَ الَّتِي لَمْ تَفَتْ فِي مَنَامِها \*

امام جواد الله می فرماید: روزی امیر المؤمنین الله با حضرت امام حسن الله نشسته بودند و آن حضرت بر دست سلمان فارسی تکیه داده بودند که شخص نیکو منظر و پاکیزه اساسی وارد شد و سلام کرد، امیرالمی منین الله پیاسخ او را داد، او نشست و عرض کرد ای امیرالمؤمنین الله سه سوال از حضرت می نمایم چنانچه جواب آن را بفرمائید یقین دارم که بر شما ظلم شده و این مردم خلافت و حقوق شما را غصب نمودهاند، و از دین خارج شده اند در دنیا جز مومنین شمرده نمی شوند و در آخرت هم بهرهای ندارند.

قرمود: هر چه میخراهی سؤال کن.

گفت: شخصی که در خواب است روح او کجا میرود؟

امیرالمؤمنین الله به حضرت امام حسن الله فرمود: ای ابامحمد جواب سؤال این مرد را بده.

آن حضرت در جواب سؤال او چنین فرمود: چون شخص به خواب می رود روح او متعلق به باد است و آن باد هم تعلق در هوا گیرد تا وقتیکه صاحبش حرکت کند اگر پروردگار اذن و اجازه به برگشتن آن روح بفرماید باد هوا را جذب نموده و آن روح در بدن صاحبش آرام و قرار می گیرد و چنانچه به برگشتن روح اجازه نفرماید هوا باد را و باد روح را جذب و حارج می کند و به بدن صاحبش برنمی گردد تا وقتی که برانگیخته شود. که این سوالات سه گانه گذشت. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۶ ص ۵۳۳

أَمِ اتَّــحَذُوا مِــنْ دُونِ اللَّــهِ شُـفَعاةَ قُـلْ أَ وَ لَـوْ كَانُوا لا يَــثلِكُونَ شَـيْناً وَلاَبَعْقِنُونَ (٩٣)

قُلَ لِلَٰهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ ثُرْجَعُونَ (۴۴) وَ إِدَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحُدَهُ اشْمَأَزَتْ قُلُوبُ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآحِرَةِ وَ إِدَا ذُكِرَ الذينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (۴۵)

۴۳ - آیا آنها (مشرکان) به غیر از حداوید شفیعانی برای حود گرفته اندا؟ (به آنها) نگور اگر چه مالک چیری تباشند و هیچ عقل و شنعوری بنرای آنها نباشد (باز آنها را شفیع خود قرار می دهید؟).

۴۴ بگوه شفاعت همه از برای خداست، که حکومت آسمانها و رمین از برای اوست، سپس همگی به سوی او باز گردانده میشوید.

۴۵ و هنگامی که خداوید (در نزد آنها) به یگانگی یاد می شود قلبهای کسانی که به آخرت ایمان بیاوردهاند (از آن) متنفر میگردند، و هنگامی که غیر از حداوید (در برد آنها) یاد می شود خوشحال میگردند.

﴿ أَمْ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُغَعَاءَ ﴾ يعنى بدها را شفيعان خود گرفته اند تـــا روز قيامت از آنها شفاعت كند و گفتند كـه فــالانى و فــالانى روز قـيامت در پيشگاه خداوند از ما شفاعت مىكنند. ا

﴿ قُلُ اللّٰهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً ﴾ هيچ كسى بدون اذر خداوند شفاعت نمىكند. \* ﴿ وَ إِذَا ذُكِرَ اللّٰهُ وَحُدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ - تا - إِذَا هُمُ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ اين آيه دربارة فلانى و فلانى و فلانى نازل شده است.

۱. تقسیر برهان،ج ۶، ص ۵۴۴

<sup>؟،</sup> تفسير برهان، ج عدس ۵۴۴؛ تقسير صافي، ج عدص ۲۷۳

قُلْ يَا عَنِادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ تَغْمِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَقُورُ الرَّحِيمُ (٥٣)

۵۳ نگو ای بیدگان می که بر خویشش اسراف بمودهاید از رحمت الهیی باامید بیاشید، که حداوید همهٔ گناهان را میآمرزد، ریرا که او آمیرزیده و معالا است.

﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَشْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَخْفِرُ الذُّنُوبَ جَوِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ اين آيه مخصوص درباره شيعيان اميرالمؤمنين الله نازل شده است. ا

ابوحمزه گویدامام باقر این فرمود: خداوند در روز قیامت عذر کسی را که بگوید: ای پروردگار من، ندانستم که والی امر مردم فرزندان فاطمهٔ زهرای است را نمی پذیرد و او را به عذاب ابد مبتلا می گرداند، و دربارهٔ شیعیان بهه های فاطمه این آیه مخصوص نازل شده است: ﴿ یَا عِبادِيَ الَّـذِینَ أَسُرَفُوا عَلَى أَنْفُوهِم لا تَقْتَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللّهِ ﴾ ای بندگان من که بر خویشتن اسراف نموده اید از رحمت الهی ناامید نیاشید. آ

وَ أَسْبِبُوا إِلَىٰ رَبِّكُــمْ وَ أَسْلِمُوا لَـهُ مِـنْ فَبْلِ أَنْ يَـاْنِيَكُمْ الْـعَذَاتُ لُـمُ لا تُصْرُونَ (۵۴)

وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمْ الْعَدَابُ تَعْتَةُ وَأَنْتُمْ الأَتَشْعُرُونَ (٥٥)

أَنَّ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي خِنْبِ اللَّهِ وَ إِنَّ كُنْتُ لَـمِنَ

۱. تقسیر برهان، ج ۶۰ ص ۵۴۶؛ تعسیر صافی، ج ۶۰ ص ۲۷۶ ۲. تقسیر برهان، ج ۶۰ ص ۵۴۶

الشَّاجرينَ (٥٦)

أَوْ تَمُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَذَانِي لَكُنَّتُ مِنَ الْمُتَّمِينَ (٥٧)

أَوْ تَقُولَ حَبِنَ تَرَى الْعَلَاآتَ لَوْ أَنَّ لَي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ (۵۸) بِلَى قَدْ خَاهَ تُكَ آيَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبُرْتَ وَكُنْتُ مِنَ الْكَافِرِينَ (۵۹) ۵۳ و به سوى پروردگارتان بار گردید، و در برابرش تسلیم شوید، قبل ار اینکه عدات الهی به سوی شما بیاید، که در آن هنگام هیچ یاوری ساشته باشند.

۵۵ و از بهترین دستورهایی که از جانب پروردگارتان به سوی شما مارل شده پیروی کبید، قبل از اینکه عداب الهی باگهان شما را در بر بگیرد، و شما از آن خبر تمارید√ ....

۵۶\_(تا اینکه روز قبامت) کسی بگوید وا حسرتا که من از ضرمان الهسی کوتاهی کردم و از مستخره کنندگان بودم.

۵۷ یا ایکه بگوید: اگر خداوند مرا هدایت میفرمود، مین سیر از پرهیزگاران میبودم.

۵۸ یا هنگامی که عذاب را می پید بگوید. ای کاش اگر مار دیگر (به دنیا) باز میگشتم از میکوکاران می شدم.

۵۹ . آری! مه تعطیق آیات می مه سویت آمد، پس تو آن را تکذیب کردی و تکبر ورژیدی و از کافران بودی.

﴿ وَ أَيْبِيُوا إِلَىٰ رَبُّكُمُ ﴾ يعنى به سوى پروردگارتان توبه كنيد. ﴿ وَ أَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ ۞ وَ اتَّبِعُوا أَحْسَنَ فَ أَنْزِلَ إِيْكُمُ مِنْ رَبُّكُمْ ﴾ يعنى از قرآن و ولايت اميرالمؤمنين الله و اشعه المَيْلِا بيروى كنيد. و دليل بر آن اين آيه است: ﴿ أَنْ تَقُولُ نَفْسُ يَاحَسُرَ تِي عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ الله» الله» المام است زيرا المام صادق الله المود. ما «جسالله» هستيم

سپس فرمود: ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ ثَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَاكُونَ مِنَ الْمُخْسِنِينَ ﴾ يا هنگامي كه عذاب را ميبيند بگويد: اي كاش اگر بار ديگر (به دنيا) باز ميگشتم از نيكوكاران ميشدم.

پس خداوند آنها را رد کرده و فرمود: ﴿بَلَىٰ قَدْ جَاءَتُکَ آیاتِي فَکَدَّبُتَ بِها \* که مراد از آیات اثعه ﷺ میباشند.

﴿ وَاسْتَكُبِّرُتَ وَكُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ يعني به خداوند تكبر ورزيدي

وَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى اللَّذِينَ كَذَاتُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدُةً أَلَيْسَ في جَهَنَّمُ مَنْوَى لِلْمُتَكَبِّرِينَ (٣٠٠)

عدو رور قبامت کسانی را که بنر حدا دروع می بستند را می بینی که صورت هایشان سیاه است، آیا در جهنم جایگاهی برای متکنران نیست؟ ﴿ وَ یَوْمَ الْقِیَامَةِ تَرَی الَّذِینَ كَذَبُوا عَلَی اللّهِ وَجُوهُهُمْ مُسْوَدٌ وَ ﴾

ابوالمعزی گوید امام صادق الله فرمود: کسی که ادعای امام بکند و امام نباشد، روز قیامت میبینی که بر خداوند دروغ بسته اند و صدورت هایشان سیاه است.

راوی گوید: عرض کردم: اگر چه آن شخص از فرزندان حضرت قاطمه الله باشد؟

امامالی فرمود: اگر چه علوی و از فرزندان حضوت فاطعهٔ زهرالیک

باشد.`

## ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُّونًا لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾

عبدالله بن بكير از امام صادق الله روايت مى كند كه فرمود: در جهنم وادى براى متكبرين است كه به آن سقر مى گويند كه از شدت گرما به خداونند شكايت كرد و خواست كه نفسى بكشد، چون نفس كشيد جهنم از نفس او روشن گرديده و شعله ورشد. آ

لَهُ مَقَالِيدٌ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَـاتِ اللَّهِ أُولَـنِكَ هُــمُ الْخاسِرُونَ (٦٣)

قُلُ أَ فَغَيْرُ اللَّهِ تَأْمُرُونَي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْخَاهِلُونَ (٦٤)

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ ۚ فِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْطَنُ عَـمَلُكَ وَلَتُكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ (١٥)

۶۳ کلیدهای آسمانها و رمین برای اوست، و کسانی که به آیات الهی کافر شدند، آنها از زیانکاران میباشند.

۶۲ بگوا ای جاهلان آیا به من دستور میدهبد که عیر حلا را بپرستم؟ ۶۵ و به تحقیق به تو و انبیائی که قبل از تو بودهاند و حی شده که اگر مشرک شوی تمام اعمالت بایود میگردد، و از ریانکاران حواهی بود

﴿لَهُ مَقَالِيدُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ يعنى كليدهاى آسمانها و زمين. سپس خداوند پيامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ وَ لَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَـبُلِكَ لَـئِنْ أَشْـرَكْتَ لَـيَحْبَطَنَّ عَـمَلُكَ وَ لَـتَكُونَنَّ مِـنَ

ا تفسیر برهان، ح ۶، ص ۵۵۴ د بررالتعلین، چ ۲۱، ص ۴۹۶ د تقسیر صافی، چ ۶، ص ۲۷۹
 ۲ بحارالاتور، ح ۸، ص ۲۹۴ ، تعسیر برهان، چ ۶، ص ۵۵۴ د نفسیر صافی، چ ۶، ص ۲۷۹ د تورانتقلین، چ ۴، ص ۴۹۶

الخاسِرِينَ ﴾ خطاب اين آيه پيامبر ﷺ است و مراد از امت، آن حضرت ميباشد.

ابوحمزه كويد از امام باقريك دربارة اين آية خداوند بر پيامبرش \* لَيْنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* سوال كردم.

فرمود. تفسیر آیه این است که اگر بعد از خودت با ولایت علی به ولایت دیگری نیز دستور دهی عمل تو از بین میرود و از زیانکاران خواهی شد ۱

بَلِ اللَّهَ فَاعْتُدْ وَكُنَّ مَنَ الشَّاكِرِينَ (٦٦)

وَ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَسِماً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ السَّماوْءَتُ مَطُوِيَّاتُ بِيَمهِيهِ مُنتَخَانَهُ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (٦٧)

عهدبلکه فقط حلبا را عبادت کن و از شکر گزاران باش

۴۷ و آنها آنطور که شایستهٔ حلاوناد است او را نشناختند، و روز قیامت تمام زمین در قنضهٔ قدرت اوست، و آسمانها پیچید، در دستانش میباشد، پاک و میره و برتر است از آنچه که برای او شریک قرار میدهیند.

امام صنادق المنظمة مى فرمايد. خداوند متعال پيغمبر خود را به روش «دخترم به تو مى گويم عروسم تو بشنو» مبعوث فرموده است. و دليل بر آن اين آيه است: ﴿ بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وَ كُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾

پیامبر ﷺ خداوند را عبادت میکند و شکر مینماید و لکن خداوسد هم پیامبرش را به دعا به سوی خویش فرا میخواند تا امتش تادیب شوند. آ ﴿وَ مَا قَدَرُ وَاللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ﴾ دربارة خوارج نازل شده است.

ا. بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۸۴ ۲ نورالثعلین، ج ۲، ص ۴۹۸

﴿ وَ الْأَرْضُ جَمِيعاً قَبَضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ السَّفَاوَاتُ مَطُوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ ﴾ يعنى در قدرت اوست أ

وَنُعِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمُ نَفِحَ فِيهِ أَخْرِى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴿١٨)

9۸ و آسمانها و زمین هستند میشود، پس کسانی که در آسمانها و زمین هستند میمه میمیرند مگر کسانی را که خدارند بحواهد، سپس برای بار دیگر در آن دمیده میشود، پس ناگهان همهٔ حلائق بر می حیزند و نظاره گر (حساب و جزا) می لدوند.

#### چگونگی نفخ صُور

﴿ وَ نُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّفَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْطُرُونَ ﴾

ثویر بن ابی فاخته از علی بن الحسین الله دوایت کرده که شخصی از آن جناب از فاصله بین دو نفخه پرسید که چقدر است؟

فرمود: هر قدر که خدا بخواهد.

عرض شد ای فرزند رسول خدا به من خبر بده چگونه در صدور دسیده میشود؟

فرمود امّا دمیدن اوّل چنین است که خدای تعالی به اسرافیل امر میکند که به رمین بیاید، در حالی که صور همراه اوست، صور یک سر و دو طرف دارد، فاصله بین سر و هر طرف تا طرف دیگر همانند ما بین آسمان و زمین است،

۱ تقسیر برهان، ج ۶۰ ص ۵۵۹

پس وقتی ملائکه دیدند اسرافیل با صور به دنیا می آید می گویند. خداوند اذن داده که اهل زمین و آسمان بمیرند.

امام سخاده ای در وبه روی کعبه است، وقتی اهل زمین او را ببینند می گویند.
در حالی که او روبه روی کعبه است، وقتی اهل زمین او را ببینند می گویند.
حداوند به مرگ اهل زمین اجازه داده، پس اسرافیل یک بار در صور می دمد،
صدا از طرفی بیرون می آید که رو به زمین است، پس در زمین صاحب روحی
پاقی نمی ماند مگر آن که صیحه کشیده و می میرند، بار دیگر صدا از طرفی
بیرون می آید که رو به آسمان هاست، پس در آسمان ها صاحب روحی
نمی ماند مگر آن که صیحه کشیده و می میرند، فقط اسرافیل زنده می ماند.

امام سجاده این اسرافیل میمبرد، همه در همین حالت مبرگ به مقداری که حدا بخواهد میمانند، سپس حداوند به آسمانها امر میکند که به جریان بیافتند، به بخواهد میمانند، سپس حداوند به آسمانها امر میکند که به جریان بیافتند، به کرهها امر میکند که حرکت کند، این است معنای قول خدا که فرمود، و یُوم تُمُورُ السَّمَاهُ مَوْراً وَ تَسِیرُ الْجِبَالُ سَیراً ﴾ بعنی زمین گسترش پیدا میکند و تبدیل به زمینی غیر از این زمین میشود، یعنی زمینی میشود که بر روی آن کناه نشده است، کوه و گیاه در آن نیست، همانطور که زمین را بار اوّل گسترش داد، عرش خود را بر آب برمیگرداند همانطور که بار اوّل چنان بود در حالی که خدای تعالی مستقل به عظمت و قدرت خویش است.

امام سجّاد الله فرمود در این هنگام جبّار تبارک و تعالی با صدای بلندی از حانب خودش ندا می کند به طوری که همهٔ اقطار آسمانها و زمینها

۱. طور، آیته و ۱۰

مي شنوند: ﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الِّيَوْمَ ﴾ ` امروز ملك و پادشاهي از آن كيست؟

پس هیچ کس حواب نمی دهد، در این هنگام جنار عزّ و جل به خودش جواب می دهد و می گوید: ﴿ لِلّٰهِ الْوَاحِدِ الْقَهُّارِ ﴾ آ و من بر همهٔ خلایق غالب هستم و همه را من میراندم، به درستی که من خدا هستم و جز من هیچ پرستیده و خدایی نیست، من دارای شریک و وزیر سستم، خلقم را با دست خود آفریدم، آنان را با مشیئت خود میراندم، آنان را با قدرت خود زنده می کنم،

امام سجّاد این فرمود: پس جبّار تبارک و تعالی بار دیگر در صور می دهد،
از آن طرف که رو به آسمان ماست صدایی بیرون می آید، پس در آسمانها
کسی نمی ماند جز این که زنده شده و می ایستند همانطور که پیش از آن بوده
است، حاملین عرش برمی گردند، بهشت و جهنّم حاضر می شود، خلایق برای
حساب فراهم می آیند. راوی می گوید: در آن هنگام امام سجاد این گریهٔ
شدیدی کردند. آ

جمیل بن دراج گوید امام صادق اید فرمود: هنگامیکه پروردگار اراده می فرماید که خالایق را زنده کند چهل روز باران می بارد و بر اشر آن استخوانهای پوسیده بهم اتصال پیدا می نماید و گوشتها روئیده می شود آنگاه فرمود: روزی جبر ثیل نازل شد پیفمبر را بطرف بقیع برد، به گوری رسیدند، جبر ثیل صاحب آن را صدارد و گفت به اذن خدا به یا خیز.

ناگاه مردسفید موئی از قبر بیرون آمد خاکها را از سر و صورت خود پاک می کرد و می گفت: «الحمد لله و الله اکبر».

١. غافر، آية ١٤

غامر، آیة ۱۶

٣ محار الأتوار، ج ٤، ص ٣٦٣؛ بور التقلي، ج ٣، ص ٥٠١ نفسير صافي، ج ١٥٠ من ٢٨٢؛ نفسير برهان، ج ١٤، ص ٥٥٠

جبرئیل به او گفت: بر گرد به جایگاه خود و او هم برگشت از اسجا ان حضرت را بر سر قبر دیگری بردصدا زد:ای صاحب قبر به ادل پرور دگار بیا خیز. مردسیاه منظری از قبر خارج شد و میگفت «واحسر تا و او یالا»

جبرئیل به او نیر گفت. به محل خود بر گرد. پس از آن گفت: ای محمد برگرد روز قیامت به این کیفیت مردم از قبر بیرون می آیند مؤمنان می گویند «الحمد لله و الله اکبر»، فاسقان و کفار ناله و فریاد واحسرتای آنها بلند می شود ا

وَأَشْرَقَتِ الْأَرْصُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَاتُ وَ حَيَّ بِالنَّبِيْنَ وَالشَّـهَدَاءِ وَقُضِىٰ نَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمْ لايْطَلْمُونَ (٦٩)

۹۹ و رمین به بور پروردگارش روشس می شود، و سامه های عبدال در پیشگاه گذاشته بی شود، از انبیاه و شهداه (گولهان) را حاصر می کنند، و بین آنها به حق داوری می شود، و به آنها ستم بحواهد شد.

## زمین با نور امامﷺ نورانی می شود ﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾

مفصل بن عمر كويد از امام صادق الله شنيدم كه دربارهٔ آيهٔ ﴿وَأَشْرَقَتِ اللهُوصُ بِنُورِ رَبِّها﴾ فرمود پروردكار زمين يعني امام و پيشواي رمين.

عرض کردم: آنگاه که خروج کند چه می شود؟ فرمود: آن وقت مردم از نور آفتاب و نور ماه بی نیاز می شوند، به نور امام اکتفا می کنند. آ

﴿ وَ وُضِعَ الْكِتَابُ وَ حِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَ الشُّهَدَاءِ ؟ حراد از شهداء ائمه اللَّهُ

۲ تمسیر صافی، ج ک ص ۲۸۴ ، بورالثقلب، ج ۴، ص ۵۰۳ ، تفسیر برهان، ح ۶، ص ۵۶۵

۱۰ بحرالاتوار، ح ۷، ص ۲۹ ، تعبیر صافی، ج ۶، ص ۲۸۲ ؛ بورالتقلین، ج ۴، ص ۵۰۳ ؛ نقسیر برهان، ج ۶، ص ۵۶۱

هستند و دلیل بر آن این آیهٔ سورهٔ حج ﴿لِیَکُونَ الرَّسُولُ شَهِیداً عَلَیْکُمْ وَ تَکُونُوا ـ شماای گروه ائمه ـشُهَداءَ عَلَی النَّاسِ ﴾ ' میباشد. '

وَسَبِقَ اللَّذِينَ اتَّقَوْا رَبِّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّى إِذَا خَاوُهَا وَ فَيَحَثُ أَبُـوالتَها وَقَالَ لَهُمْ حَزَنَتُهَا سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِيئتُمْ فَادْحُلُوهَا خَالِدِينَ (٧٣) وَ قَالُوا الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَ أَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَوَاً مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاهُ فَيَعْمَ أَجُرُ الْغَامِلِينَ (٧٤)

۷۳ و کسانی که پرهیرگار بودهاندگروه گروه به سوی سهشت سرده میشوند، تا اینکه به نهشت می رسند و همهٔ درهای بهشت (به رویشان) بار میشود، و نگهبانان (نهشتی) به آنها میگویند سلام بر شماه این نعمتها بر شماگرارا باد، داخل شوید و در آن همیشگی بمانید

۷۴ و آنها میگویند؛ حمد و سپاس خلاوبادی که وعلماش به ما راست بود (و بدان وفا کرد)، و زمین (بهشت) را میراث ما قرار داد تبا هنر کنجاکه بحواهیم منزگاه خویش قرار دهیم، پس اجر عمل کنندگان چه بیکوست

﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً ﴾ يعنى جماعت.

﴿ حَتْمَى إِدا جَارُها وَ قُتِحَتْ أَبُوالِهَا وَ قَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ طِبِتُمْ ﴾ يعنى مواليد شما پاک است زيرا کساني وارد بهشت مي شوند که ولادتش پاک باشد ﴿ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾

امیرالمؤمنین علی الله فرمود: فلانی و فلانی حق ما را غصب کردند و به وسیلهٔ آن کنیزان را خریدند و با زنبان ازدواج نمودند، آگاه بناشید که ما شیعیانمان را در حلال قرار دادیم تا ولادتشان پاک باشد. "

١ حج، آية ٧٨

٧. تقسير برهان، ج ٥٠ ص ٥٥٨

<sup>؟</sup> مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٣٠٣، بحار الانوار، ج ٢٧، ص ١٤٧ و ج ٩٣، ص ١٨٥ ، ناويل

ابى الجارود روايت مى كند كه امام باقر الله عنه الله الله المحمَّدُ لِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ صَدَقَت وَعَدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ ﴾ قرمودند: يعنى زمين مهشت. ا

اسماعیل بن همام گوید که امام ابوالحسن این فرمود: هنگامی که وفات علی بن الحسین این فرا رسید سه بار بیهوش شد، در مرتبهٔ آخر گفت. همهٔ ستایش ها ویژهٔ حداست که دربارهٔ ما به وعده اش وفا کرد، و زمین [ بهشت] را به ما میراث داد که هر حای از بهشت را بخواهیم، جای خود قرار می دهیم و یاداش عمل کنندگان چه نیکوست؛ آنگاه وفات کرد. آ

وَ تَرَى الْمَلائكَةَ حَافِينَ مَنْ خَوْلِ الْعَرْشِ يُسَنْخُونَ سَخَمْدِ رَسِّهِمْ وَ فُلصِي يَئِنَهُمْ بالْحَقِّ وَ قِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٧٥)

۷۵ و (در آن رور) فرشتگان را میبسی که بر گرد عرش (الهی) جنمه رده و با ستایش پروردگارشان به تسبیح مشعولیا، و در میان بندگان ( هن بهشت و دورج) به حیق داوری می شود، و می گویند حیمد و سیاس بر نیزی بروردگار عالمیان است

﴿ وَ تَرَى الْمَلائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ يعنى در اطراف عرش حدقه زدهاند. ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ قُضِيَ بَيْتَهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ كه كنايه از بهشت و جهنم است و اين لفظش ماضى (كنشته) و معنايش مستقبل (آينده) مى باشد ﴿ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْفَالَمِينَ ﴾ و مى كويند: حمد و سپاس ازبراى پروردگار عالميان است. "

الأياب الطاهره، ص ٤٥١٦ بورالثقلين، ج ٢، ص ٥٥٧ نفسير برهان، ح ۶، ص ٥٥٨ ١. تفسير صافي، ج ۶ ص ٢٨٧ : تقسير برهان، ج ۶ ص ٥۶٨

٢ بحارالاتوار، ج ١٤٧ ص ١٤٧

۳ تعسير برهان، ج ۶، ص ۵۶۸

# تفسير سورة مؤمن

-٤ – سورهٔ مؤمن (غافر) در

مکه نبازل شیده و دارای ۸۵

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَليم (٢)

غَافِرِ الدَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِفَّابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَـةَ إِلاَّ هُـوَ إِلَـيْهِ الْمُصَيِرُ (٣) مربر.

المحين

۲ ایر کتاب از جانب حداوید قادر و دانا بازل شده است

۳. (حداوندی که) آمرزندهٔ گناه، و پدیرندهٔ توبه، و به شدَّت مجارات کننده

و صاحب بعمت فراوان است، هیچ صعبودی جبر خدای یگنانه سست. بارگشت همه به سوی اوست.

﴿ حم ﴿ تَغَرِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ۞ غَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوْبِ ؟ كه مخصوص براى شيعيان اميرالمؤمنين الله عنها شد.

﴿ ذِي الطُّولِ لاَ إِلٰهُ إِلاَّ هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ و صاحب نعمت فراوان است، هيچ معبودي جز خداي بكانه نيست، بازكشت همه به سوى اوست.

مَا يُخَادِلُ فَي آيَاتِ اللَّهِ إِلاَّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَلاْ يَغْرُرْكَ ثَفَّلُتِهُمْ فِي الْبلادِ (۴)

كَذَّبِتْ فَتَلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَ الْأَحْزَابُ مِنْ تَعْدِهِمْ وَ هَمَّتُ كُلُّ أَمَّةٍ سَرَسُولِهِمْ لِيَأْحُدُوهُ وَ جَادَلُوا سِالْمَاطِلِ لَـبُدُّحِضُوا سَهِ الْـحَقِّ فَأَخَذَّنَهُمْ فَكَيْتِف كَمَان عِقَابِ (۵)

۴ ـــ و کسی در امات ما مجادله ممیکند مگر انهائیکه کافر شدند، پس رفت و آماد آنها در شهرها تو را قریب تدهد.

۵ قبل از آنها فوم نوح و گروه های بعد از آنها نوده اند لکه پیامبراشان ر) تکاریب کردند، و هر امتی هفتش بر آن بود که پیامبرش را نگیرد، و برای از بین بردن حق با گفتاری باطل مجادله کنند، پس انها را (به کیفر کفرسان) گرفته، و (بنین که) جگونه آنها را عقاب کرده!

﴿ مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللَّهِ ﴾ كه مراد از ﴿ آيات الله ۞ ائمه ﴿ هَا يَاتِ الله ۞ ائمه ﴿ هَا يَعْرُو كَ مَ ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلاَدِ ۞ كَـذَّبَتُ قَـبُلَهُمْ فَـوْمُ نُـوحٍ وَالْأَخْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ يعنى بعد از آنها ميز قوم پيامبران بر عليه آنها اجتماع مى كردند و توطئه چينى مىنمودند

﴿ وَ هَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ \* يعنى مىخواستند بِيامبر خودشان را كشند.

﴿ وَ جِدَلُوا بِالْبَاطِلِ \* يعني با او دشمني ميكردند

﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ ؟ يسعني برهان حق او را به زعم خودشان ساطل ميكردند و أن را دفع مينمودند.

﴿ فَأَخَذُ تُهُمُ فَكَيْفَ كَأَنَ عِقَابٍ ﴾ پس آنها را (به كيفر كفرشان) گرفتم، و (بيين كه) چگونه آنها را عقاب كردم! أ

۱. تفسیر پرهان، چ ۷ ص ۷

وَكَدَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَاتُ النَّارِ (٦) اللَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْمَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَةً يُسَتَحُونَ بِحَمْدِ رَسُهمْ و تُـؤْمِمُون سه وَيَشْتَغْمِرُونَ لِلَّذِينَ آمْنُوا رَبَّنَا وَسِفْتُ كُلِّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَ عِلْماً فَاعْمِرُ لللَّذِس ثَابُوا وَ أَتَّبِعُوا سَبِلَكَ وَقِهِمْ عَداتِ الْجَحِيمِ (٧)

رَبًّا وَ أَدْخِلْهُمْ جَاتِ عَلْنِ الَّي وَعَلْنَهُمْ وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ آنَائِهِمْ وَ أَزُواجِهِمْ وَ ذُرِّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٨)

وَ قِهِمُ الشَّيْتَاتِ وَ مَنْ تَقِ الشَّيِّنَاتِ يَوْمَنِدٍ فَقَدْ رَحِمْتُهُ وَ دلِكَ هُــوَ الْـعَوْرُ الْعَظيمُ (٩)

۶ ـ و اینچنین وعدهٔ پروردگارت بر کسانی که کافر شدند منحلق گـردیا.. هماناکه آنها اهل دوزم منتیه . ۴

۷ فرشتگانی که عرش را حمل میگید، و آنهائی که در اطراف آن تسبیع و ستایش پروردگارشان را میگویند، و به او ایمان آوردهاند، و برای کسانی که ایمان آوردهاند استففار میکید، (و میگویند) پروردگارا که علم و رحمت بی منتهایت همه چیر را فراگرفته است. (گناهان) کسانی که توبه کرده و ار راه تو پیروی میکند را نیامرد، و آنها را از عدات دورج حفظ نما

۸ پروردگارا، آنها را به بهشت همشگی واردکی که به آنها وهده فرمودی، و نیز پدران (و مادران) و همسران و فرزندانشان هر کدام که صالح بودناند. هماناکه تو قادر و حکیم هستی

۹\_و آنها را از بانیها نگه دار، و هنر کستی را که در آن روز از بنایها بگهداری به بختین او را مورد رحمت حبود قنراز دادهای، و ایس هنمان و سنگاری بررگ است.

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَ مَنْ حَوْلَهُ \_ تا \_ وَ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ؟

حماد روایت میکند که از امام صادق الله سؤال شد آیا تعداد ملائکه زیاد است یا تعداد فرزندان آدم؟

امام الله بیشگاه فرمودند: به حق آن خدائی که جانم بدست قدرت اوست فرشنگاه خدا از عدد درات خاک زمین بیشتر هستند، در آسمان جائی نیست مگر آنکه ملکی در آنجا بوده و حداوند را تسبیع و تقدیس میکند و در روی زمین هیچ درحت و گلی نیست مگر آنکه فرشته ای بر آن موکل است و هر رور عمل آبها را به پیشگاه مقدس پروردگار عرضه می دارند و خدا به آنها داناتر است.

و فرشته ای از فرشتگان نیست مگر آنکه برای دوستان ما اهلبیت و کسائی که به ولایت ما رو می کنند استففار نماید و دشمنان ما را لعنت کند و از خداوند درخواست نماید که به سوی دشمنان ما اهلبیت عذاب بفرستد <sup>ا</sup>

جابر گرید امام باقر الله در تفسیر آیه ﴿ وَ كَذَٰلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ النَّارِ ﴾ بنى اسبه هستند.

﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ يعنى رسول خدا تَلَيُّ و اوصنياء آن حضرت كه علم الهي را حمل ميكنند.

﴿وَ مَنْ حَرَّلَهُ ﴾ يعنى ملائكه.

﴿يُسْتَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسَتَغَفِّرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعني شيعة آل محمد الليكاني .

﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَ عِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ ثَابُوا ﴾ يعنى از ولايت فلاني و فلاني و بني اميه.

۱ بجار الاتوارد ح ۲۴، ص ۲۱۰ و ح ۲۶، ص ۳۳۹ و ج ۵۶ ص ۱۷۶ ؛ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۲

﴿ وَ اتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ يعنى ولايت على ولى خدا.

﴿ وَقِهِمْ عَذَا بَ الْجَحِيمِ ﴿ رَبُّنَا وَ أَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَ أَزْواجِهِمْ وَ ذُرَّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ يعنى كسى كه على النَّا إلى وست بدارد كه آن به صلاح آنهاست.

﴿ وَ قِهِمُ السَّيِّنَاتِ وَ مَنْ تَقِ السَّيِّنَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتُهُ ﴾ يعنى رور قيامت. ﴿ وَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ يعنى كسى كه خداوند او را از ولايت فلانى و فلانى نجات داد.

إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْنِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِينَانِ فَتَكَفُّرُونَ ۚ (١٠)

 ۱۰ کسانی که کافر شدند روز قیامت به آنها حطاب شبود که حشیم و دشمنی جداوید بسبت به شما از خشم و دشمنی شما بر حبودتان بیشتر است، زیرا به سوی ایمان دعوت میشدید ولی کفر ورزیدید

﴿ وِ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني بني اميه.

﴿ يُنَ دُوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنَفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمانِ ﴾ يعنى به سوى ولايت على النِّلِةِ دعوت مى شديد ﴿فَتَكُفُّرُونَ ﴾ ولى كفر ورزيديد.

قْالُوا رَئِنَا أَمَثَنَا اثْنَتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِدُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ حُرُوجٍ مِسُ سَبيلِ (١١)

دَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَخَلَـهُ كَفَرْتُمْ وَإِنَّ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا مَالْخُكُمْ لَـمَ الْعَلَيُّ الْكَبِيرِ (١٢)

هُوَ الَّذِي يُرَبِّكُمْ آمَاتِه وَ يُتَزُّلُ لَكُمْ مِنَ السُّمَاءِ رِرْقاً وَ مَا يَـنَذَكُّـرُ إِلاَّ مَـنّ

يُنبِثُ (۱۹۳)

۱۱ دانها (کافران) میگوینا، پروردگارا، دو ما را دو بار میراندی و دو ب ریده کردی، پس به گناهان خویش اعتراف میکنیم، آنا راه خروجی بری ما (از آتش جهتم) هست؟

۱۲ (به آنها گفته می شود) اس به حاطر آن است هنگامی کنه به سنوی حداوند نگانه خوانده می شدید. کنفر ورزیندید و اگیر بندای و سنرنکی می گرفتند ایمان می اوردید. پس اکنون داوری برای حداوند بنند مرتبه و بروگ است.

۱۳ دارست خدایی که آیاشی را به شما نشان مییدهد، و سرای شما از آسمان رزق تان را بازل میکند، و آراین واقعیت متذکر سمی شوند مگیر آنهانی که به سوی هدایت بازگشته اند.

> ﴿ رَبَّنَا أَمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَ أَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ \_ تا \_مِنْ سَبِيلٍ ﴾ امام صادِق النُّظ فرمود اين آيه دربارة رجعت است. ا

\* ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذًا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ \* يعنى الكار كرديد.

﴿ وَ إِنْ يُشُرَكُ بِهِ تُولِمِنُوا ﴾ كفر در اينجا به معنای انكار كردن است هنگامی كه گفته می شود خداوند یكی است كفر می ورزید و زمانی كه برای خداوند شریكی قرار داده می شود ایمان می آورید. آ

محمد بن حمدان كويد امام صادق الله و نيل آية ﴿ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحُدَهُ كَفَرْتُمْ وَ إِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴿ فرمود: اكر ذكر كرده مى شد خداى تعالى يكانه و يكتابا ولايت كسى كه خداى تعالى امر به ولايت او

۱ نفسیر برهان، ح ۷، ۱۴ ؛ تعلیر صافی، ج ۶، ص ۲۹۵ ؛ بورالتقلی، ح ۴، ص ۵۱۳

۲ بقسیر برخانہ – ۱۷ می ۱۵

کرده آن را ایکار میکردید و اگر برای خدا شریکی قرار داده میشد در حکم کسی که نیست او را ولایتی از حانب حدای تعالی ایمان می اور دید به اینکه او را ولایت از جانب الله هست. '

﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ آيَاتِهِ﴾ يعنى ائمهاى كه خداوند آن را بر رسولش خبر داده است.

رَفْيِعُ الدَّرَخَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الزُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاهُ مِـنْ عِـبادِهِ يَيْلُذِرْ يَوْمَ التَّلاَقِ (١٥)

۱۵ ــ او دارای درجات رفیع و صاحب عرش است، روح را به فرمانش بر هر کدام از بندگانش که بحواهد القاء می کند تا از روز ملاقات بترساند

﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرَّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبادِهِ \* روح القدس مخصوص براى رسول حدا سَيَالِيَّ و المعه المَيَكِّ مى باشد "

﴿ لِيُنْذِرُ يُوْمُ التَّلَاقِ ﴾ يعنى روزى كه اهل آسمان و زمين با هم تلاقى بكند، آ و روز تناد روزى است كه اهل آتش اهل بهشت را ندا مى دهند از آن آب و يا چيزى كه خداوند بر شما روزى كرده به ما هم بدهيد ؛ و روز تخابن روزى است كه اهل بهشت اهل جهنم را سرزنش مى كنند ، و روز حسرت روزى است كه مرگ را آورده و آن را ثبح مى كنند. آ

يَوْمَ هُمْ مِارِزُونَ لا يَخْفي عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لَمَنِ الْمُلَّكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْواجِيد

<sup>،</sup> یجارالا واردح ۲۳، ص ۳۵۶ تفسیر برهای، ح ۱۷ ص ۱۵۰ بورالتقلبی، ح ۲، ص ۱۵۰۰ تفسیر صافی، ج ۱۶، ص ۲۹۵

۲ تفسیر برهان، چ ۱۷ ص ۱۵

٣ نورالتعلين، ج آ، من ٥١٣ تقسير صافي، ج ٥ ص ٢٩٥

٣. تعسير يرهال، ج ١٧ ص ١٤

الْقَيْبَارِ (١٦١)

۱۶ ـ روزی که همهٔ انها پلاندار میشوند، و چیزی از انها بر حدوند پنها ـ نمیماند، امروز حکومت از برای کیست؟ برای خداوند نکنای قهار ست

### چكونكى مُردن اهل آسمان و زمين ﴿لِسَ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾

عبید بن زراره گوید از امام صادق ایش شنیدم که می قرمود: چون حداوند اهل زمین را سیراند دو برابر مدتی که آنها را خلق نموده درنگ قرماید و پس از آن اهل آسمان دوم را بمیراند بار به اندازهای که اهل دنیا و آسمان دنیا را خلق قرموده درنگ نماید، آنگاه اهل آسمان سوم را بمیراند بهمین ترتیب دو برابر درنگ هر آسمان صبیر می کند و اهل آسمان بعدی را قبض می قرماید پس میکائیل را بمیراند و مدتی صبر کند تا جبرائیل را بمیراند باز دو براسر درنگ می نماید سپس عزرائیل را بمیراند آن وقت می قرماید امروز منک و مملکت از برای کیست؟ خودش جواب خویش را می قرماید امروز منک و و تواناست، پس بقرماید سشمکاران و جبارانی که غیر از من خدایان دیگری را می پرستیدند کجا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها می پرستیدند کجا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها میپرستیدند کجا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها میپرستیدند کجا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها میپرستیدند کبا هستند؟ کجا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها میپرستیدند کبا هستند؟ کبا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها میپرستیدند کبا هستند؟ کبا هستند مردمان متکبر و گردنکش و مانند آنها

عبید بن زراره گفت از حضرت پرسیدم: آیا واقع می شود؟ فرمود: آنچه که بوده آیا تو آن را دیده و یا علم به آمها پیدا کرده ای؟ عرض کردم: نه!

فرمود: همانطوریکه چیزهائی بوده و هست که تو نمیدانی البته قیامت هم

### بيا خراهد شد اگر چه تو نداني. <sup>ا</sup>

وَالَّذِرْهُمْ يَوْمَ الْآرِفَةِ إِدِ الْقُلُوتُ لَدى الْحَتَاجِرِ كَاظِمينَ مَا لِلطَّالَمينَ مَــُ حَميمٍ وَلاَ شَمِيعٍ يُطاعُ (١٨)

يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَغْبُنِ وَ مَا تُخْعِي الصَّدُورُ (١٩)

وَالنَّهُ يَقْضَي بِالْحَقِّ وَ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ سِثَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ هُــوَ السّميعُ الْبَصْبِرُ (٢٠)

اً وَ لَـمْ يَسيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَتَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَافِيَةً اللَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَنُوا هُمْ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَ آثَاراً فِي الْأَرْضِ فَأَحَدَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَ ماكانَ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ وَاقِ (٢١)

۱۸ ـ و آمها را از روز نزدیک (قیامت) نترسان، از آن هسگام که دل هسا از شدت و حشت به گلو می رسد و و حودشان را حزن و اندوه در بر می گیرد، و برای ستمکاران هیچ دوستی نیست و نه شفاعت کشدهای که شسفاعتش مورد پذیرش واقع شود.

19 ـ راو چشمهای خیانت نگر و آنچه که در سینه ها پنهان است را می داند.
۲۰ ـ و خداوید به حق داوری می کند، و معبودایی که به هیر از او را می حوالید هیچ داوری بمی توانید بکند، همانا حداوید شوا و بیناست ۲۰ ـ آیا آنها روی زمین سیر بگردید تا عاقبت کسانی که قبل از اینها بوده ند را بیسد، که آنها از اینها قوی تر و آثارشان در روی رمین بیشتر بود، سرانجام حداوید آنها را به حاظر گناهانشان گرفت، و در برابر عداب انهمی مانعی باشید.

١ بمدرالاتوار، ج ع. ص ٣٢٤؛ تعسير يرهان، ج ٧، ص ١٧ ؛ ورالتقليل، ح ٢، ص ٥١٤

﴿ وَ أُنَّذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ ۗ يعنى روز قيامت.

﴿ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ \* عَمَّكِينَ و كَرَفْتَار

الطَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَ لاَ شَفِيعٍ يُطَّاعُ \* يعني دوست شعاعت كنندهاي كه شفاعتش در نرد خداويد مورد قبولُ باشد براي او بيست

سبس خداوند از خودش دام برده و فرمود. \* يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَ مَا تُخْفِي الصَّدُورُ \* وَ اللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقَ \* و او چشمهای خیانتنگر و آسچه که در سینه ها پنهان است را می داد و خداوند به حق داوری می کند

سپس فرمود: ﴿ أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً - تا - مِنْ وَاقٍ ؟ كه «واق» به معناى دفاع كننده است. \

وَ قَالَ رَحُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرَعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ أَ نَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَئِيَ اللّهُ وَ فَلْدَ جَاءَكُمْ بِالْبَيْنَاتِ مِنْ رَنْكُمْ وَ إِنْ يَكُ كَادِباً فَعَلَيْهِ كَدِبْهُ وَ إِنْ يَكُ صادفاً يُصِتْكُمْ بَعْصُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُــوَ مُشـرفُ كُذَّاكُ (٢٨)

۲۸ و مرد با ایمانی از آل فرعول که ایمانش را پنهال میدانت گفت آیا مردی را می حواهد بکشند به حیاطر ایسکه می گوید پروردگار می حداست، و در صورتی که با دلائلی روشن از جانب پروردگران برای شما آمده است؟! اگر او دروعگوست دروعش بر حود اوست، و اگر راستگو باشد بعصی از وعده های (عدایش) به شما حواهد رسند؛ همانا حداوید اسراف کنندهٔ دروعگو را هدایت تمی کند.

۱. تفسیر برهان، ج ۱۸ ص ۱۸

سپس از موسی ذکر کرده که داستانش را نوشتهایم.

﴿ وَ قَالَ رَجُلُ مُوْمِنٌ مِنْ الِ فِرْعَوْنَ يَكُنُّمُ إِيمَانَهُ ﴾ مومن آل فرعول ششصد سال ایمانش را پنهان کرد، و بر اثر جنام انگشتانش افتاده بود و با همال دست قطع شدهٔ حود به مردم اشاره می کرد و می گفت: ﴿ يَا قَوْمِ اللَّهُ عُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلٌ الرَّشَادِ ﴾ آی قوم از من پیروی کنید که شما را به راه راست و صحیح هدایت می کنم. آ

فوقاهٔ اللهٔ مَتِینَّات مَا مَکَرُوا وَ خَاقَ بِأَلْ فَرْعَوْنَ شُوهُ الْعَدَابِ (۴۵) ۴۵ ـ پس حداوند او را از شر و مکر (نقشه های) سد اسها نگسه داشت. و علماب سحت بر آل فرعون اوارد/شاد

﴿ فَوَقَادُ اللَّهُ سَيِّنَاتٍ مَا مَكَرُّوا ﴾ يعنى مؤمن آل فرعون.

امام صدادق الله فرمود: به خدا سوگند که هر آینه به تحقیق سؤمن آل فرعون را فرعونیان پاره پاره کردند، لکن وقایهٔ (نگه داشتن) خداوند ستعال دربارهٔ او این بود که دین او را از مکاید قبطیان نگاه داشت. "

النَّارُ يُقْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ عَشِيًّا وَ يَوْمَ تَقُومُ الشَّاعَةُ أَدْجِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَدَابِ (٤٦)

۳۶ مر صبح و شام آتش دورج بر آنها عرصه می شود، و روزی که قیامت بر با می شود (حطاب آیاد) آل فرعون را به سخت ترین عداب (جهنم) وارد

كنيه

۱ عافر، أية ۳۸

۲ تفسير برهال، چ ۱۷ ص ۲۱

٣ تفسير صافي، ج عرص ٢٠٨، بورالتقلين، ج ٢، ص ٥٢١

﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وَ عَشِيًّا ؟ آن در دنيا قبل از قيامت است، زيرا در قيامت شپ و روزي نيست، چونکه شپ و روز به خاطر وجود خورشيد و ماه ميباشد و در بهشت دائمي روشنائي خورشيد و ماهي نيست ١

مردى به امام صادق الله عرض كرد: دربارهٔ ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَبُهُا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ چه مىفرمائيد؟

امام النا فرمودند؛ مردم دربارهٔ آن چه می کویند؟

گفت: میگویند که این عذاب در آتش دائمی است و آنها در بین آن عذاب نمیشوند.

امام النَّهُ فرمود: پس آنها از سعاد شندان هستند که تا رور قیامت از عذاب خداوند راحت می باشند.

سوال شد: فدايت گردم! پس معماي أيه چيست؟

فرمود: در واقع این (عذاب) در دنیاست، اما درمارهٔ آتش جاودان خداوند می فرماید: ﴿ وَ یَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدِّخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَدَابِ \* و روزی که قیامت بر یا می شود (خطاب آید:) آل فرعون را به سخت ترین عذاب (جهنم) وارد کنید."

رَ إِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الصَّفَقَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكَبَرُوا إِنَّاكُنَا لَكُمْ تَنَعَا فَهَلَ اَنَّتُمْ مُقْنُونَ عَنَا نَصِيباً مِنَ النَّارِ (۴۷) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْتَرُوا إِنَّاكُلُّ فِيها إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكَمْ بَيْنَ الْفِيدِ (۴۸) وَ قَالَ الذِّينَ فِي النَّارِ لِحَزَنَةِ جَهَنَّمُ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُبِحَقِّفُ غَمَّا يَـوْماً بِـنَ

مورالثقلين، ج ٢، ص ٥٣٢

تفسیر صافی، چ کامل ۲۱۰
 یحارالاتوار، چ کامل ۲۸۵ ؛ تفسیر برهان، چ ۷، ص ۲۷ ، تفسیر صافی، چ کامل ۳۱۰ ؛

الْعَذَاب (۴۹)

قالُوا أَوَلَمْ ثَكَ نَأْتَبِكُمْ رُسُلَكُمْ بِالْبَيْتَاتِ فَالُوا طَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَ مَا دُعـاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلاٰلِ (٥٠)

۴۷ ـ و (بناد بیاور) هنگامی که در اتش دورج با هم مجادله میکنند. پس ضعفان به مستکبران میگویتا. ما (در دنیا) از شما پیروی کردیم آیا شما امروز میرتوانید سهمی از آتش عدات ما را بر عهده نگیرید؟

۴۸ ــ مستکنران میگویند همهٔ ما در آئش دوزح هستیم، همانا حداوند در میان بندگانش داوری کرده است

۴۱ ـ و کساسی که در آتش جهم هستند به مناموران دورخ مسیگویند. از پروردگارتان بخواهید که یک روز عداب را از ما بردارد.

۵۰ (آنها) میگویند. آیا بیامبران شما با دلائلی روشی برای (هدایت) شما
بیامدید؟ (دورزخیان) میگویند: آری آمکنت : آنها میگویند: پس (حدا را)
بحوانید «که دهای کافران جز بر گمراهی آنها می افراید

خداوند گفتار اهل آتش را نقل کرده و می فرماید: ﴿ وَ إِذْ يَتَعَاجُونَ فِي النَّارِ

فَيَقُولُ الضُّعَ اللَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا \_ تا \_ مِنَ النَّارِ ﴾ و (بياد بياور) هنگامی که در

آتش دورخ با هم مجادله می کنند، پس ضعيفان به مستکبران می گويند ما (در

دنيا) از شعا پيروی کرديم آيا شما امروز می توانيد سهمی از آتش عذاب ما را

بر عهده بگيريد؟

يس آنها را رد كرده و مىكويند: ﴿ إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ ـ تا ـ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي صَلالٍ ﴾ يعنى دعاى كافران در بطلان است. ا

۱ بعسیر برهان، ح ۷، ص ۲۸

إِنَّا لَنَتْصُرُ رُسُلَتًا وَ الَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاهِ الدُّنِيا وَ يَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ (٥١) ٥١ ـ همانا ما رسولان حود و كسانى كه انمان أورده الدرادر در رادكى دما و رورى كه گواهان براى شهادت به با مى حيرباد را يارى مى كيم

﴿ إِنَّ لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَ الَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْسِا \* و آن در رجعت است زمانی که رسول خدا ﷺ و ائمه ﷺ بر میگردند. ا

جميل كويداز امام صادق الله لا دربارة آية ﴿ إِنَّالْنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَياةِ الدُّنْيَا وَ يَوْمَ يَغُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ سوال كردم.

فرمود: به حدا سوگند این نصرت و یاری در رجعت است، آیا نمیدانی که بیشتر انبیا در دنیا یاری نشدند و کشته شدند و اثمه و اوصیا بعد از آنها نیز کشته شدند و کسی آنها رایاری نکرد و آن نصرت در هنگام رجعت است آ فرز یَوْمَ یَقُومُ الْأَشْهَادُ \* یعنی اثمه ایش آ

إِنَّ اللَّذِينَ يُخَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِعَيْرِ سُلْطَانِ أَنَاهُمْ إِنَّ مِي صُدُورِهِمْ إِلاَّكِيْر ما هُمْ بِنالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ (٥٦)

۵۶ همانا کمانی که مدول دلیلی دربارهٔ آیاتی که برای آنها آمده مجادله
 میکنند، در سپههایشال چیری جر تکر و عرور نیست، که به حواستههای خود نیز مین رسند، پس به حلاوند پناه نیز، همانا که او شنوا و بیناست

﴿ الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ ﴾ يعنى بدون حجت و دليلي مخاصمه ميكنند.

﴿ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّكِبْرُ - نا السَّعِيعُ الْبَصِيرُ ﴾

<sup>1.</sup> تفسیر برهان، چ ۷، ص ۳۰

٢ محار الأتوار، ح ٢٤، ص ٢٧؛ تقسير برهان، ج ٧، ص ٢٠؛ نور التقليل، ح ٢، ص ٥٢٥

۱۲ تفسیر برهان، ج ۷ من ۲۱۱ تقسیر صافی، ج ۶ من ۲۱۰

منصور بن یونس گوید امام صادق این فرمود: در آتش جهنم آتشهائی است که بعضی از انها یکدیگر را می خورند و آن آتشها را نیافریده مگر برای متکبرین ستمکار و کسانی که به روز قیامت ایمان ندارند و برای ناصبین و دشمنان ما آل محمد این .

قرمود: در روز قیامت سبکترین مردمان از نظر عذاب مردی است که بر پای او دو بعلین با بندی از آتش بسته باشند و شعلهٔ آتش و جوشش آن مانند جوشیدن دیگ بر سر آتش از پائین به بالا صعود میکند تا به بینی او میرسد و آن شخص تصور میکند که عذاب و آتشی سفت تر از آن نیست و حال آنکه عذاب او سبکتر و کمتر از دیگران است. أ

وَ قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُـوبِي أَسْتَجِتْ لَكُـمْ إِنَّ الَّـدِينَ يَسْتَكُمْرُونَ غَنْ عِـنادَتي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ فَاجْرِينَ (٩٠)

۶۰ و پروردگار شدا فرمود مرا بعوانید تنا شدا را اجناب کسم، هسمانا کسانی که از عبادت می تکبر می ورزند پرودی با دلت و حواری وارد جهتم می شوند

﴿ وَ قَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي لَمْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدُخُلُونَ جَهَنَّمَ ذاخِرِينَ ﴾

این عبینه از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: خداوند متعال در روز قیامت بر بندهٔ مومن منت میگذارد و به او می فرماید که نزدیک رحمتش شود، و آن بنده نزدیک رحمت الهی می شود و می شناسد که خداوند چه نعمتی بر او عنایت فرموده است و خداوند به او می فرماید آیا در فلان روز

١ بحار الانواز، ح ٨، ص ٢٩٥ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٤؛ بورالتفلين، ج ٢، ص ٥١٩

مرا نحوادی و فلان درخواست را از من نداشتی و من دعایت را اجات نکردم؟ آیا در فلان روز از من نخواستی و من ان را برآورده نکردم؟ آیا در فلان روز از گرفتاری به من پناه نیاوردی و آن را از تو برطرف ننمودم؟ آیا در فلان روز ار من نخواستی که سختی ها را از تو دور نمایم و من سختی هایت را از روی تو برداشتم و بر ماله ان رحم نکردم؟ آیا از من مالی درخواست نکردی که آن را به تو دادم؟ آیا به من خدمت نکردی که من نیز آن را جبران ننمودم؟ آیا از من نخواستی که فلانی را به از دواج تو در آورم که پاک دامن است و من او را به از دواج تو درآوردم؟

پس آن عبد میگوید: ای پروردگار من! بله هر چه که از تو خواستم به من اعطا کردی و من بهشت را از تو درخواست میکنم.

خداوند به او می هرماید: من آن را نه تو می دهم آیا راضی می شوی؟ مومن می گوید: ای پروردگار من ابله من از تو راضی هستم آیا شما هم از من راضی هستی؟

خداوند به او می فرماید: بندهٔ من، از اعمال تو راضی بودم و همانا برای تو بهترین جزا و پاداش را پسندیدم و بهترین جزا این است که تو را در بهشت جای دهم و آن قول خداوند است که می فرماید: ﴿ اَدْعُونِي لِّسُتَجِبُ لَكُمُ ... ﴿ اِنْعُونِي لِّسُتَجِبُ لَكُمُ ... ﴿ اِنْعُونِي لِسُتَجِبُ لَكُمُ ... ﴿ اِنْعُونِي لِسُتَجِبُ لَكُمُ ... ﴿ اِنْعُونِي لِسُتَجِبُ لَكُمُ ... ﴿ اِنْعُونِي لَسُتَجِبُ لَكُمْ ... ﴿ اِنْعُونِي لَسُتَجِبُ لَكُمْ ... ﴿ اللَّهُ ال

هُـوّ الْـحَيُّ لا إِلَـٰه إِلاَّ هُـوَ فَـادَّعُوهُ مُـحَلِصِينَ لَـهُ الدُّبِـنَ الْـحَمُّدُ لِـلَهِ رَتُ الْعالَمينَ (٦٥)

۶۵ او رتقه همیشگی است، بست حقایی حر او، پس نبها او را بخوانید و دینتان را برای او خالص کنبان که حمد و سیاس برای خداوندی است که

١ بحار الانوار، ح ٧، ص ٢٨٩ ، بفير برهان، ج ٧، ص ١٣٢ ،ور الثقلين، ج ٢، ص ٥٧٥

بروردگار عالمیان است.

\*هُوَ الْحَيُّ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ قَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ المعادِ من داود بن رفعه روايت كرده كه مردى حضور امام زين العابدين الله مانند مسائلي از آن حضرت پرسيد و رفت، بار ديگر شرفياب شد تا سؤالاتي مانند مسائل پيش بنمايد، حضرت الله فرمودند: در انجيل نوشته شده در پي علمي كه به آن عمل نمي كنيد نرويد و چرا به آنچه مي دانيد عمل نمي كنيد، زيرا اگر عالم به آنچه مي داند عمل نكند خداوند علمش را زياد نمي نمايد و از خدا دور مي شود و سپس فرمود؛ بر شما باد به عمل كردن به قرآن، زيرا خداوند به دست قدرتش با خشتي از طلا و خشتي از نقره قصري بنا و خلق فرمود و ملاط آن را از مشك و خاكش را از زعفران و سنگهايش را از لؤلؤ و درجات آن را به قدر آيات قرآن قرار داد، پس هر كس قرآن قرائت كند به او خطاب نموده و مي فرمايد با رفت و تأني قرائت كن زيرا چون قاري قرآن داخل بهشت نموده و مي فرمايد با رفت و تأني قرائت كن زيرا چون قاري قرآن داخل بهشت شود كسي به بلندي رتبه او نمي رسد مگر پيغمبران و صديقين. آ

آن مرد سؤال كرد: زهد چيست؟

فرمود: زهد را ده درجه است و پائین ترین درجهٔ آن رضاست و در یک آیه از قرآن زهد بیان شده و آن این است که می فرماید ﴿لِکَیْلا تَـاُسُوا عَـلیٰ ما فاتکُمْ وَلا تَقْرَحُوا بِنا آثاکُمْ ﴾ آاین به خاطر آن است که برای آنچه که از دست داده اید تاسف نخورید، و به آنچه به شما داده شده دل نبسته و خوشحال نشوید. "

١. يندرالاتواردج ١٢ س ٢٨

٢. بحارالانوار، ج ٨. ص ١٣٣

٣. حديد، أية ٣٣

<sup>£.</sup> بنجارالاتواردج 97ء من ٣١٦

يِس آن مرد گفت: «لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ»

امام زير العاددين الله الا الله الا الله الدالة الا الله الا الله الدالة الا الله الدالة الدالة الدالة الدالة المركاه يكى از شما كفت «لا اله الا الله» بعد از آن بكويد «الحمد لله رب العالمين» حداوند مى فرمايد: ﴿ هُوَ الْحَيُّ لا إِلٰهَ إِلاَّ هُو قَادْعُوهُ مُحُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ العالمين عداوند مى فرمايد: ﴿ هُو الْحَيُّ لا إِلٰهَ إِلاَّ هُو قَادْعُوهُ مُحُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ العالمينَ ﴾ او زيده هميشكى است، نيست خدايى جز او، پس تبها او را بخوانيد و دينتان را براى او خالص كنيد، كه همد و سياس سراى خداوندى است كه بروردگار عالميان است. ا

الَّذِينَ كَذَّتُوا بِالْكِتَابِ وَ بِنا أَثَرَتُنَا مِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٧٠) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَ الشَّلافُسُلُ يُسْحَبُونَ (٧١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يَشْحَرُونَ (٧٢) ثُمَّ قِبِلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٧٣)

مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالُوا صَلُّوا عَنَا مَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَتْلُ شَيْنًا كَدَلِكَ يُصِلُّ اللَّهُ الْكَافِرِينَ (٧۴)

دلِكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَقْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَّ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ (٧٥) ادْحُلُوا أَبُواتَ جَهَنَّمَ خَالِدبِنَ فِيها فَيشْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ (٧٦) فَاصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقِّ فَإِمَّا نُرِيَّكُكَ بَعْضَ الَّذِي مَعِدَهُمْ أَوْ نَتُوفَيَّكُكَ فَإِلَكِ يُرْجَعُونَ (٧٧)

۷۰ کسانی که کتاب و رسولانی که فرستادیم را تکذیب گردند، به رودی (شیجهٔ اعمالشان را) میدانند.

۷۱ هنگامی که در گردنهای آنها غل و زنجیر بسته و آنها را میکشند،

۱ دعوات راویدی، ص ۱۶۴ ؛ تعسیر صافی، چ ۶ ص ۳۱۶ ؛ بعسیر برهال، ج ۷، ص ۳۴

۷۲ دو در آب جنوشان و مشعفی (وارد میزگسد)، سپس در آبش دورخ افرویجته میشوید

۷۴ ـ سپس به آمها گفته می شود. کجا رفتند آمچه را که شریک حداوما قرار داده بودیات

۷۴ و به غیر از حداوید (آمها را) می پرستیدید؟ (آن مشرکان) میگوسا از نظر ما گمراه (محوو با بورستش نظر ما گمراه (محوو با بود) شدها بالکه صا از قسل چیری را بهرستش تمی کردیم) می حواندیم اینچتین حداوند کافران را گمراه می کناد

۷۵ ساین عداب به خاطر آن است که شما در روی رمین به ناحق حوشمخالی میکردید، و به عروز و مستنی حود شادمانی میشمودید.

۷۶ ار درهای جهم وارد فنویدکه در آن همیشگی هستید. پس چه حایگاه بدی است جایگاه متکبران.

۷۷ پس صبر کن، همانا که وعیدهٔ الهنی حبق است، پس اگیر سعصی از وعددهای عذابی که به آنها دادمایم در زمان حیات تو بشانت دهیم، یا (قبل از آن) تو را پمیرانیم، که همهٔ آنها به سوی ما بازگشت میکنند

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله اید (دیل آیه ﴿ اللهٰ یه کُنْبُوا بِالْکِتابِ وَ بِما أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنا ـ تا ـ کَذَٰلِکَ یُضِلُّ اللهُ الْکَافِرِینَ ﴾ فرمود: به تحقیق خداوند کافران را مشرک نامیده چون قرآن را تکذیب کردند، خداوند بیامبرش را با کتاب و علم تاویل به آن فرستاده است، پس هر کس قرآن یا به آنهه که خداوند به وسیلهٔ رسولش از تاویل کتاب فرستاده را تکذیب کند پس او مشرک کافر است. ا

<sup>1.</sup> بحار الأتواردج ٢١، ص ٥٧٩ ؛ تور التعليب، ج ؟، ص ٥٣٥

#### هركس بميرد وامامش رانشناسد

﴿ ذَلِكُمْ بِمَاكُنْتُمْ تَقْرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِماكُنْتُمْ تَمْرَحُونَ \* يعني فرح و شادي ظاهري

ضریس کنانی گوید به امام باقر ایک عرض کردم: فدایت گردم مسلمانایی که اقرار به ببوت پیغمبر اکرم تیکی نموده و قبل از درک امام مرده و ضمناً گناهکار هم بودهاند چه حالی خواهند داشت زیرا آنها امامی نشناحته و ولایت شما را نداشته اند؟

فرمودند: این قبیل مسلمین را چون در قبر گذارند از آن بیرون شمیکنند پس کسی که عمل صبالحی داشته باشد و دشمنیاش را اظهار نکرده باشد بهشتی که خداوند در مغرب زمین آفریده است دری به قبرش میگشایند و تا روز قیامت روحانیت آن مهشت در قبر او خواهد بود و در قیامت او را برای حساب حاضير نموده و حسنات و سيئاتش را ميسنجند آنگاه يا به سيوي بهشت می رود و یا حهنم، و اینها برای امر خداونید تنا روز قیامت متوقف خواهند بود و همينطور است حال ضعيفان و ابلهان و اطفال و اولاد مسلمين که پیش از بلوغ بمیرند، اما ناصبین از اهل قبله را چون داخل قبر کنند از جهنمی که خدارند در مشرق زمین آفریده است شکافی و دری به قبر او باز شود و شعله و دودی به قبر او داخل گردیده تنا روز قیامت سه حسسایش رسيدگي شده و با ذلت و خواري وارد جهنم خواهد شد ﴿ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ \* ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَاكُنْتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ يعني آن امامي كه به غير ار امامی که خداوند برای مردم قرار داده برود را به عنوان امام سرگزیدید كماست؟ `

١ بحار الأبوار، ج ٢٩، ص ١٥٨، تقسير برهان، ج ٧، ص ٣٧، بور التقليل، ح ٢، ص ٥٢٥

پس از آن پروردگار پیغمبرش را مخاطب قرار داده و می فرماید: ﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ فَهِمُّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ یعنی از عداب ﴿ أَوْ نَتَوَفَّيَتَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ یا (قبل از آن) تو را بمیرانیم، که همهٔ آنها به سوی ما باز گشت میکنند. (

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر این فرمود: همانا فرح (هوای نفس)، و مرح (خوش برخوردی فریبناک)، و خیلاء (خود پسند و گردنکش) همه در شرک هستند چون عمل به آنها در روی زمین معصیت است. آ

وَ يُربِكُمْ آيَاتِهِ فَأَيُّ آيَاتِ اللَّهِ تُكِرُونَ (٨١)

أَ فَلَمْ يَسَبِرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَتَظَرُّوا كَيْفُ كَانَ غَاقِبَةُ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَ أَشَدُ قُوَّةً وَ آثَاراً فِي الْأَرْضِ فَما أَضَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٨٢) ٨١\_و او آباتش را به شما شان مىدهد، پس كدام يك ار آبات الهي را منكر موشويد؟

۸۳ آیا در روی رمین گردش نکردند تا عاقبت کسانی که قبل از آنها بودهاند را سیسد، که تعدادشان از اینها میشتر، و نیروسند تر و آثارشان در رمین فراوان بود، اثنا آنچه را که به دست می آوردند نتوانست آنها را بی بیاز کند (از آنها

﴿ وَ آثَاراً فِي الْأَرْضِ ﴾ يعنى در روى زمين عمارتها داشتند. ﴿ وَ يُرِيكُمُ آيَاتِهِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين و اشمه الله الله الده منكام رجعت ىبينيد. "

۱. مورالثقلین، ج ۲. ص ۱۵۳۶ تفسیر برهان، ج ۷. ص ۳۸ ۲. پخارالانوارد ج ۷۰، ص ۲۳۲؛ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸؛ نورالثقلین، ج ۲. ص ۵۳۶

۳ تفسیر برهای، ج ۱۷ ص ۲۸

قَلَمَا رَأَوْا تَأْسَا فَالُوا آمَا بِاللَّهِ وَخَدَهُ وَكُمَوْنَا بِمَاكُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ (٨٤) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِبِمَانَهُمْ لَمَا رَأَوْا فَأَسْنَا شُسَّتَ اللَّهِ النِّي فَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَ خَسرَ هُبَالِكَ الْكَافِرُونَ (٨٥)

۸۴ پس هنگامی که علیاب ما را دیدند گفیند به حدای گابه ایمان وردسم و به معبودانی که شریک او قرار داده بودیم کافر شدیم.

۱۸۵ اما هنگامی که عداب ما را دیدند انمانشان هیچ نمعی به حال آنها بیخشید، این سبّت خداوند در میان بندگانش حکمفرما بوده، و آنجا کافران ریانکار شدند.

﴿ قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَخْدَهُ وَكَفَرُنَا بِمَاكُتُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ يعنى مىكر شديم به آنهه كه ما بدان مشرك شده بوديم . ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا بِدَانَ مشرك شده بوديم . ﴿ ﴿ ﴾ ﴿

﴿ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمُا رَأَوْا بَأْمَنَا سُنَّتَ اللهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبْدِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ﴾ اما هنگامی كه عذاب ما را ديدند ايمانشان هيچ مفعی به حال آنها نمی بخشيد، اين سنّت خداوند در ميان بندگانش حكمفرما بوده، و آنجا كافران زيانكار شدند.

# تفسير سورة حم سجده

٤١ – ســورة حـم سـجده

(فصلت) در مکه نازل شده و

دارای ۵۵ آیه است.



## بسم الله الرَّحْننِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْزِيلُ مِنَ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ (٢)

كِتْابٌ فُصَّلَتْ آيَانُهُ قُرْآمًا غَرَبِيًّا لِقَوْم بِعْلَمُونَ (٣)

بَشْبِراً وَ نَذْبِراً فَأَغْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ (۴)

وَ قَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا نَدْعُونًا إِلَيْهِ وَ فِي آدَانِنَا وَقُرَّ وَ مِنْ بَيْنِنَا وَ بَيْنِكَ وَ مَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّهِ مِمَّا نَدْعُونًا إِلَيْهِ وَ فِي آدَانِنا وَقُرَّ وَ مِنْ بَيْنِنَا وَ بَيْنِكَ

حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ (۵)

قُلْ إِنَّمَا أَنَا مَثْرٌ مِثْلَكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا الِلهُكُمْ إِلَـٰهُ وَاحِـدٌ فَمَاشَتَقِيمُوا إِلَـٰيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَ وَبْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ (١)

الَّذِينَ لاَ يُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَ هُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٧)

إِنَّ الَّذَسَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الضَّالِحاتِ لَهُمْ أَجْرٌ عَيْرٌ مَسْنُونِ (٨)

قُلْ أَ إِنَّكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ في يَوْمَيْنِ وَ تَجْعَلُونَ لَهُ أَنْداداً ذَلِكَ رَبُّ الْعالَمينَ (٩)

ا\_حم

۲ ــاین کتابی است که از جانب خداوند رحمان و رحیم بارل شده است ۳ ــکتابی است که آیاتش هر مطابی را به تفصیل بیان میکند، قرآمی که به

 ۵ و گفتند دلهای ما نسبت به انجه که ما را دعوت میکنی در پرده واقع شده و در گوشهای ما منگینی است. و میان ما و تو هم حجابی ست. پس تو (به دین حود) عمل کن، ما نیز (به اتبن حود) عمل میگییم.
 ۳ گرد همانا دد در ماندا شده ایش ی هستندیه در وجد می شده که

بگر همانا من بیر مانند شما بشری هستم، به می و حبی مبیشود که معبود شما خدای بگانه است. پس به سوی راه مستقیم او بروید، و از او طلب آمرژش کنید، پروای به خال مشرکان.

۷ کیانی که رکاب تمی پردارند، آنها بسبت به آخرت کافر همشد ۸ کیانی که ایمان آورده اند و عمل صالح انجام داده اند، برای آنها پاداشی دائمی است.

۹ ـ نگو آیا شما به آل کسی که زمین را در دو روز آفرید کافر میشویا. و برای او شریکانی قرار می دهید؟! او پروردگار عالمیال است

\*حم الله تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِنَ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ " مبتدا و جملة \*فُصَّلَتْ آياتُهُ ؟ خبرش مى باشد، يعنى قرآن را خداوندى كه رحمان و رحيم است فرستاده است.

"فُصِّلَتُ آیاتُهُ " یعنی بیان کنندهٔ حلال و حرام و احکام و سننهاست ﴿بَشِیراً وَ نَذِیراً ﴾ یعنی به مومنین بشارت میدهد و ظالمین را انذار می کند \*فَاَّعْرَضَ أَکْتُرُهُمْ ﴾ یعنی بیشترشان از قرآن روی گردانیدند ﴿فَهُمْ لا یَسْمَعُونَ \* وَ قَالُوا قَلُوبُنَا فِی أَکِنَّةٍ ﴾ که ﴿اکنه ﴾ به معنای غشاوه بعنی قلبهای ما از شنیدن سخنان حق در پرده است. ﴿ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَ فِي آذَانِنَا وَقُرُ وَ مِنْ بَيْنِنَا وَ بَيْتِكَ حِجابُ فَاعْمَلُ إِلَّنَا عامِلُونَ \* يعنى ما را به سوى چيزى دعوت مىكند كه نه ان را مىفهميم و نه عقل ما دان مىرسد، پس خداوند فرمود: مه آنهابكو ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِسْلُكُمُ يُوحِي إِلَى دِنَا \_ فَاسْتَكِيمُوا إِلَيْهِ ﴾ يعنى او را اجابت كنيد. أ

﴿ وَ وَيُلُّ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ كه مراد از مشركين كسانى هستند كه اقرار به اسلام و مسلماني كرده ولى در عمل شرك ورزيدند و آن مطابق با اين آيه است كه خداوند مى فرمايد ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلاْ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ آيعنى به وسيلة اعمال، زيرا هنگامى كه به چيزى امر مىشدند به خلاف آسچه خداوند فرموده عمل مىكردند پس خداوند آنها را مشرك ناميد و سبيس فرمود: ﴿ اللّهِ يَنَ تُولُونَ الرّبُونَ وَ هُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كُافِرُونَ ﴾ يعنى كسى كه ركات ندهد او كافر است. "

ابان بن تغلب گوید امام صادق الله به من فرمود. ای ابان آیا دیده ای که خداوند عز و جل از مشرکین زکات اموالشان را طلب کند با آنکه ایشان در شرک خود باقی باشند؟ آنجا که می فرماید: ﴿ وَ وَیُسلُ لِلْمُشْرِكِينَ \* اللَّذِینَ لا لُوْتُرُونَ الزَّکاةَ وَ هُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾

عرض كردم: فدايت كردم أن چكونه است برايم تفسير فرما؟

فرمود: وای بر حال مشرکان آنهایی که بر امام اول مشرک و بر ائمهٔ دیگر کامر گشتند؛ ای ابان همانا خداوند بندگان را به سوی ایمان دعوت می کند پس چون به خدا و رسولش ایمان آوردند و اجبات بر آنها و اجب می شود. "

۱ تفسیر صافی، ج کرصی ۲۲۵

۲ پوسف، آیهٔ ۱۰۶ و بیشتر انهائی که ادعای ایمان به حداوند دارند مشرک هستند.

۳. تفسیر برهال، ج ۷، ص ۴۳

۴ محرالاتوار، ح آدص ۱۳۴ ؛ تصمیر برهان، ج ۷، ص ۴۳ ، بورالتقلین، ج ۴، ص ۱۵۲۸ تعمیر صافی، ج ۶ ص ۳۲۶

سپس خداوند مومنین را نکر کرده و فرمود: ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَـنُوا وَ عَـمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمُ أَجُرٌ عَيْرٌ مَتْنُونٍ ﴾ یعنی پاداشی که خداوند بدوں منت سه آنها میدهد.

سپس خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ای محمد به آنها بگو: ﴿ أَ إِنَّكُمُ لَتَكُفُّرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَرْمَيْنِ ﴾ كه معنی "يومين " يعنی دو وقت كه يكی ابتداء خلقت و ديگری انقضاء آن است.

وَ جَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَ نَارَ كُ فِيهَا وَ قَدُّرَ فِيهَا أَفُواتَهَا هِي أَرْنَعَةِ أَيَامٍ سَواةً لِلسَّائِلِينَ (١٠)

۱۰ ـ (حداوید) در روی زمین کوههایی قرار داد، و برکانی در آن آفسرید. طعام و ارزاق را به مدت چهار روز مقدر فنرمود، که سرای درخنواست کندگان مناوی بود

﴿ وَجَعَلَ فِيهِ رَوْاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَ بَارَكَ فِيهَا وَ قَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا ﴾ يعني اذبين نمي رود و باقي ميماند.

﴿ فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سُواءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ يعنى چهار فصل است كه در آن فصول ارزاق اهل عالم از انسان و حيوان و پرندگان و حشرات چه در خشكىها و زمين و چه در دريا و قعر اقيانوسها بالاخره معاش تمام جنبندگان را فراهم مىسازد و آن چهار فصل بهار و تابستان و پاييز و زمستان است كه حداوند بادها و باران و رعد و برق را در زمستان به زمين مىفرستد تا زمين سيراب گردد و آن فصل سرماست، بعد از آن بهار مىرسد كه فصل معتدل كرم و سرد است و در آن نباتات و درختان به سير طبيعى شروع به رشد و نمو مىمايد، سپس تابستان مىشود كه فصل گرماست و درختان و ميوهها و

دامها محكم شده و قوت تمام مردم و حيوانات ميگردند، سيس پائيز ضرا مى رسد كه ميوهها و غلات را از فساد مانع گشته و آنها را پاكيزه مى سارد و اگر تمام دوران سال یکنواحت بود مثلا بهار پیش نمی آمد نباتات از زمین نمی رویید و درختان سبز و بارور و با ثمر نمیشد و میوه و سایر هبوبات و غلات بدست نعي آمد ويا اكر هميشه تابستان بود تمام روييدنيها ميسوخت و معاش انسان و حیوان مختل میگردید و چنانهه همواره پاییز بود، درحتان و نباتات نیرو نمیگرفتند و نتیجهٔ مفید عاید نمی شد، لذا خداوند این اوقیات چهارگانه و مصنول گوناگون را برای تأمین آسایش عموم خلق کرد و قوام و هستى عالميان را بر آن مقرر داشت و اين اوقات را ﴿ سُواءٌ لِلسَّائِلِينَ ﴾ ناميد یعنی بر قرار فرمود برای محتاجان زیرا، هر محتاجی سائل است و در عالم مخلوقاتي وجود داردكه توانائي سؤال تدأريد وسؤال نمىكننداما محتاجند مأنند بیشتر حیوانات که برای ادامهٔ زندگی محتاج به قوت میباشند ولی قدرت سؤال ندارند و خداوند روزی و قوت أنها را در این دنیا مهیا و آساده قرمود است. <sup>ا</sup>

ثُمَّ اسْتَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهُا وَاللَّأَرْضِ اثْنِيا طَوْعاً أَوْكَرُها فالنَّا أَتَيْنَا طَائِعِينَ (١١)

قَفْصَاهُنَّ سَنْعَ سَمَاوَاتٍ هِي يَوْمَيْنِ وَ أَوْحَى هِي كُلُّ سَمَاءٍ أَمْزَهَا وَ رَيَّنَّا السَّمَّةَ الدُّنيا بِمَضَابِيحَ وَ حِفْظاً ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْقَلِيمِ (١٢)

11 \_ سپس به افریش آسمال پرداخت که به صورت دودی سود، پس سه اسمال و زمین فرمود: از روی رعبت یا از روی کراهت به وجود آیبد آل دو

١. يتحار الاتوار، ج ٢٠٠ من ٢٠٠

گفتند؛ ما از روی اطاعت به وجود می آییم.

۱۲ پس آسمان ها را در مدت دو روز افرید، و برای هر اسمانی امور ای را وجی نمود، و آسمان دنیا را از چراعهایی ریست بخشیدیم، و (از ورود شیاطیر) جفظ نمودیم که این از تقادیر خداوند قادر و داناست.

﴿ ثُمَّ اسْتُوى إِلِّي السَّمَاءِ \* يعني سيس أسمان راخلق كرد

از ابوالحسن امام رضائ از گفتگوی خداوند با موجودی که نه از حن بود و نه از انس سؤال شد.

فرمود: آن آسمانها و زمین بود که به آنها فرمود. ﴿ النِّیا طُوْعاً أَوْ كَرُهاً قالْتا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴿ فَقَضَاهُنَّ \* يعني آنها را آمريد.

﴿ سَبُعَ سَمَاواتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴿ يعنى در دو وقت كه ابتداء حلقت و انقضاء آن است.

﴿ وَأَرْحِيٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرُهَا ﴾ يعني تقديرات و تدبيرات را به آسمانها وحي نمود.

﴿ وَ زُيِّنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَضَابِيحَ ﴾ يعنى آسمان دنيا را به وسيلة ســتاركان زينت داد.

﴿ وَ حِفْظاً ﴾ يعني أسمانها را از شير شياطين كه أمها را از بين بيرند محفوظ داشت. أ

فَإِنْ أَغْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْنُكُمْ صَاعِفَةً مِثْلَ صَاعِفَةِ غَادٍ وَ لَمُودَ (١٣) إِذْ جَاءَتُهُمُ الرَّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِبِهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَ تَعْنَدُوا إِلاَّ اللهَ فَالُوا لؤ شاءَ رَبِّنَا لاَّنْزَلَ مَلاَئِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ (١٤)

۱ نورالتقلس، ج ۲، ص ۵۳۹ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۴

۱۳ ـپس اگر اعزاص کنند به آنها نگو می شما را از صاعفه ای مانند صاعفهٔ عاد و تمود ترسانیدم.

1۴\_ هنگامی که رسولان از هر حانب به سوی آنها آمدند (و به آنها گفتند) حبر حنداوتند را میرستید ؛ (آنها در چنواب) گفتند اگبر پیروردگار ما می جواست قرشتگان را بازل می کرد، (چوب نفرستاده) پس ما به آنچه که شیما به آن فرستاده شدهاید کافر هستیم.

﴿ فَإِنَّ أَعُرُضُوا ـاى محمد ـفَقُلُ أَنَّذُرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلُ صَاعِقَةِ عَادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ كه مراد قريش است و آن عطف بر آية ﴿ فَاعْرِضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُم لا يستمعون ٩ مىباشد.

﴿ إِذْ جَاءَتُهُمُّ الرُّسُلُّ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعنى نوح و ابراهيم و موسى و عيسى و پيامبران ﷺ مىباشد.

﴿ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ ﴾ تو، پس گفتند ﴿ لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَتُزَلَ مَلَائِكَةً ﴾ يعني بشرى مثل ما را مبعوث نعيكرد.

﴿ فَإِنَّا بِهَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ يسمايه آنهه كه شمايه آن فرستاده شدهايد كافر هستيم أ

فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ربِحاً صَوْصَراً مِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُدْيقَهُمْ عَدَاتَ الْحَرْيِ فِسي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ لَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْرَىٰ وَ هُمْ لا يُنْصَرُونَ (١٦١)

۱۶ پس ما بر آنها تند نادی شدید و وحشتانگیر و سرد در روزهایی محس و شوم بر آنها فرستادیم تا عقاب ذلّت و خواری را در دنیا به آنها مجشانیم، در حالی که علمات آخرت از آن خوار کننده تر است، و آنها یاری

١ دورالثقين، ح ١٤ ص ٥٩٢٠ تفسير برهان، ج ١٧، ص ٩٤

سىشوند

اى الجارود از امام باقرعائة روايت مى كند كه دربارهٔ ايهٔ ذيل مرمودند \*فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً \* صرصر يعنى بادسرد \*فِي أَيَّامٍ نَـجِسَاتٍ \* يعنى روزهاى شوم. أ

وَ أَمَّا تَمُودُ فَهَدِيْنَاهُمُ فَاسْتَحَتُوا الْمَمِيْ عَلَى الْهُدِيْ فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَدَابِ الْهُونِ بِمَاكَانُوا يَكْبِيُونَ (١٧)

۱۷ ه اما (قوم) ثمود را هدایت کردیم، لکن آنها کوری را بر هدیت ترجیح دادند، پس آنها را صاعقة عداب حنوار کسنده به حناظر آننچه کنه عنمن مرکزدند قراگرفت. ﴿ عنده مرکزدند قراگرفت. ﴿ عنده

﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمِيٰ عَلَى الْمُدى \* و حداوند نعرمود ﴿ استحب الله \* چنانچه جبريون خيال ميكنند كه كارهاى ما را حداوند براى ما بوجودمي آورد.

﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةً الْعَدَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ يعنى آنيه اسجام دادند،

وَ يَوْمَ يُبِحُشِّرُ أَعْذَاهُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُورَعُونَ (١٩)

19 دو روری که دشمنان حله در اتش جهیم محشور می شوند و در آنجا نگاشان می دارند.

﴿ وَ يَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُسوزَعُونَ ؟ يبعني از هـر كـوشه و

بحار الاتوار، ج ۱۱، ص ۲۵۴؛ بور الثقلب، ج ۲، ص ۵۴۲؛ تفسیر صافی، ح ۶ ص ۳۳۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶

### ناحیهای می آیند.

حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَنْعُهُمْ و أَنصارُهُمْ وَ حَلُودُهُمْ سِما كَانُو. يَعْمَلُونَ (٢٠)

وَ قَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْتًا عَالُوا أَنْطَفَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَ هُوَ خَلَفَكُمُ أُولَ مَرُّةٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢١)

وَ مَا كُنْتُمْ فَشَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعَكُمْ وَ لا أَيْصَارُكُمْ وَ لا جُلُودُكُمْ وَ لكِنْ طَلَكُمْ أَنَّ اللَّهَ لا يَعْلَمُ كَثيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ (٢٣)

وَ ذَلِكُمْ طَنَّكُمُ الَّذِي ظَمَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٣٣)

۲۰ هنگامی که به آنجا می رستد، گوش و چشمها و پوست بدیهاشان بر
 آمچه که انجام می دادند گواهی می دهند.

۲۱ و آنها به پوستهای بدنشان میگویند. چرا بر علیه ما شهادت دادید؟
آن اعصاء میگویند خداوندی که همهٔ صوحودات را به سنحن گفش وا
می دارد ما را به سنحن آورد، و او شما را اولیس بنار آفسید و بنه سنوی و
دازگشت میکنید

۲۲ ـ و شما که گناهانتان را پنهان می کردید به به حاطر این بود که گوش و چشمها و پوست بدیهایتان شهادت ممیدهبد، و لکن پیداشتید که حداود. بیشتر آنچه که انجام می دهید را نمی داند.

۳۲ ـ و این گمان مدی بود که به پروردگارتان داشتید که باعث هلاکت شما شد و از زیانکاران شدید

#### شهادت دادن اعضاء بدن در روز قیامت

﴿ حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَ أَبْـصَارُهُمْ وَ جُـلُودُهُمْ بِـمَا كَـانُوا

این آیه دربارهٔ گروهی نازل شده است که در روز قیامت اعمال بدشان در آنها عرضه می شود و آنها منکر آن شده و می گویند. ما این کارها را اسحام نداده ایم، پس ملائکه ای که اعمال آنها را نوشته اند شهادت بر آن می دهدد

\* أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَنْعُكُمْ وَ لا أَبْضَارُكُمْ وَ لا جُلُودُكُمْ ﴾ منظور از جلود آلت تناصلي و ران آدمي است.

۱ مجادله، آنهٔ ۱۸ ؛ روری که حداوند همهٔ آنها را بر میانگیرد و آنها برای حداوید نیز سوگند دروغ میخورند همچنانکه برای شما میخوردند.

﴿ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لاَ يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ ۞ وَ دَٰلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْ دَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ \

عبدالرحمن بن حجاج گوید به امام صادق این عرض کردم: مردم حدیثی روایت می کنند که در آن ذکر شده تمام مردم باید به سوی آتش حهنم بروند قرمود: اینطور که مردم می گویند نیست رسول اکرم به شرمود. آخر مردی را که امر می شود که او را به سوی آتش ببرند به سوی خداوند رو می کند، خداوند امر می فرماید او را برگردانید، و چون برمی گردانند از او می پرسد: برای چه به من متوجه شدی؟

در جواب میگوید: من چنین گمانی به پروردگار خود نداشتم. سؤال میشود تو چه گمانی به پروردگار داشتی؟ جواب می دهد من تصور می کردم که گناهان مرا به عظمت عفو خود بیامرزی و در بهشت منزلم دهی! خداوند به فرشتگان می فرماید: به عزت و جلال و بزرگی و نعمتها و جایگاه خودم سوگند این شخص جز در این لحظه گمان خیر به من نبرده و اگر پیش از این ساعت چنین حسن ظنی به من برده بود امر نمی کردم که او را به آتش ببرید اینک دروغ او را راست فرض کنید و او را به بهشت ببرید، سپس رسول اکرم شُرِی فرمود: نیست بندهای که گمان خیر به خدا پیدا کند مگر آنکه بر طبق گمان او با او رفتار کنند چنانچه خداوند در این آیه بیان فرموده است ﴿وَدُلِّكُمُ لَانُونِ ظَنَتُمْ بِرَبُكُمُ أَرْدَاكُمُ فَلَّمْیَحُتُمْ مِنَ الْخُاسِرِینَ ﴾ و این گمان بدی بود که به چرود گرارتان داشتید که باعث هلاکت شما شد و از زیانکاران شدید. آ

۱ محارالانو ردح ۱۷ ص ۱۳۱۱ تصبیر صافی، ج ۱۶ ص ۱۳۳۲ دورالتعنین، ج ۱۶ ص ۱۵۳۳ تفسیر برهان، چ ۱۶ ص ۱۳۲۳ تفسیر برهان، ج ۱۶ ص ۱۳۳۹ تعسیر برهان، ج ۱۶ ص ۱۳۹۱ تعسیر مافی، ج ۱۶ ص ۱۳۳۴ بررالتفیین، ج ۱۶ ص ۵۴۳ مص ۱۳۳۴ بررالتفیین، ج ۱۶ ص ۵۴۳ مص

فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَتُوى لَهُمْ وَ إِنْ يَشْتَغْيَبُوا فَهَا هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِنَ (٢٤) ٢٠ ـ يس اكر صبر كند اش حهتم جايگاه آمهاست، و اگر عمو و بحشش بخواهند مورد عفو و بخشش قرار تمیگیرند.

﴿ فَإِنْ يَصَبِرُوا فَالنَّارُ مَثُويٌ لَهُم ﴾ يعني هلاك ميشوند و از رحمت الهي دور ميكردند

﴿ وَإِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِينَ ﴾ يعنى اگر طلب رضا و خشنودي كنند
 هيچ اعتنايي به آن طلبشان نمي شود

وَقَيْفُسًا لَهُمْ قُرْنَاهَ فَزَيْتُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ حَقَّ عَلَيْهِمْ الْقُوْلُ فِي أَمْمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا حاسِرينَ (٢٥) في أَمْم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا حاسِرينَ (٢٦) وَ قَالَ اللَّهُ مِن كَفَرُ وا لا تُسْمَعُوا لِهَذَا الْفُرْآنِ وَ الْعَوْا فِهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ (٢٦) مَا براى أَنها هسمنشياسي فرار فاديدم كنه او روسرو و او پشت سنر رشيها بشال را دو نظرشال جلوه فاديد، و وعده الهي بر آنها محقق شا. و ب سريوشت استهايي كه قبل ار آنها بوده الله او جس و الس گرفتار شياديل. هماناكه أنها از زبان ديلگال بودناد.

۳۶ ـ و کافران گفتند گوش به این قرآن ملحید. و در هنگام شنیدش هیاهو معانید شاید که عبله پیدا کنید

﴿ رَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ ﴾ يعنى شياطينى از جن و انس ياوران او خواهند بود. ﴿ فَزَيَّنُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعنى آنچه كه انجام داده بودند آن را شياطين براى آنها زينت دادند.

﴿ وَ مَا خَلْفَهُمْ ﴾ يعنى به آنها گفتند كه عقب شما همه دروغ و باطل است. ﴿ وَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ يعنى عذاب الهي بر آنها محقق شد. 
 الْآذِينَ كَفَرُوا لا تَسْتَعُوا لِهٰذَا الْقُرْآنِ وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ 
 يعنى قرآن را به سُخره و مسخره بگيريد.\

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبِّنَا أَرِمَا الَّذَيْنِ أَضَلاَنَا مِنَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ نَجْعَلْهُما تَخْتَ أَقْدَامِنا لِيَكُومَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿٢٩)

۲۹ ـ و کافران گفتند پروردگارا، آمهایی که از جن و انس ما را گمراه کردند بر ما نشان بده، که ژیر پایمان قرار دهیم، تا از پست ترین مردم باشند

﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبُّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلاَّنَا مِنَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ \*

امام كاطم الله مى فرمايد: مراد از جن ابليس است كمه در دارالندوه مشركين را ترغيب بر كشتن پيامبر الله معود و مردم را با معاصى گمراه كرد و بعد از وفات آن حضرت نيز به نزد فلائي آمد و با او بيعت كرد و مراد از انس هم دومي مي داشد ﴿نَجْعَلْهُمَا تُحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَمْفَلِينَ ﴾ كه زير پايمان قرار دهيم، تا از پست ترين مردم باشند آ

إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَهُ ثُمَّمُ اسْتَفَاهُوا ثَثَنَرُّلُ صَلَيْهِمُ الْمَعَلائِكَةُ أَلاَ تَخَافُو وَلاَتَخْرَنُوا وَأَثْنِيرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ (٣٠) مُحْنُ أَوْلِياؤَكُمْ هِي الْحَياةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةَ وَلَكُمْ هِيها مَا تَشْتُهِي أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيها مَا تَذَعُونَ (٣١) وَلَكُمْ فِيها مَا تَذَعُونِ رَحِيمِ (٣٢)

۳۰ دکسانی که گفتان پروردگار ما حقای یکتاست، میپس استفامت

أ. تغميير صافي، ج ع، ص ١٥٥
 ٢ بحار الأنوار، ج ١٥٠، ص ١٥٥

ورزیدند، فرشنگان (در هنگام مرگ) بر انها بازل میشوند که استرسناد و اندوهگین مناشید و شما را نشارت بر بهشنی باد که به آن وعده داده شده بودید

۳۱ ما در دنیا و احرب از اولیاه شما هستیم، و برای شما در نهشت هر چه که تحواهید آماده است، و در انجا هر چه که بحواهید به شما داده می شود ۳۲ ــ (که این تعمتهای الهی) از سوی حداوند آمرزشه و مهربال است

### حضور معصومین 🕮 در هنگام مرک

خداوند مؤمنين از شيعيان امپرالمومنين الله و ذكر كرده و فرمود • إِنَّ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلْ

﴿تَنَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاْتِكَةُ \* هنگام مرك.

﴿ أَلاَّ تَخَافُوا ۚ وَ لاَ تَحْزَنُوا وَ لَبُشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ \* نَحْنُ أَوْلِدِوْكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾ ما شما را از شر شياطين نگه ميداريم.

﴿ وَ فِي الْآخِرَةِ ﴾ يعني هنگام مرگ.

﴿ رَلَكُمْ فِيهُا مَا تَشْتَهِي أَنَفُكُمُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ٩ يعنى در بهشت. ﴿ تُرُّلاً مِنْ غَفُورٍ رَحِيمٍ ﴾ (كه اين نعمتهاى الهي) از سوى خداوند آمرزنده و مهربان است.

وَلاَ تَشْتَوِي الْحَسَنَةُ وَ لاَ السَّيِئَةُ ادْفَعْ بِالنِّي هِيَ أَحْسَىُ فَإِذَا الَّدِي يَيْنَكَ وَ بَيْنة عَداوَهٌ كَأَنَّهُ وَلَيِّ حَمِمُ (٣٤) وَ مَا يُلْهَاهَا إِلاَّ اللَّذِينَ صَبَرُوا وَ مَا يُلْفَاهَا إِلاَّ ذُو خَظِّعْظيمِ (٣٥) وَ إِمَّا يَنْزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِدْ بِاللّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَسِمُ (٣٦) ۳۴ و هرگر بیکی و بادی یکسان نیست، همیشه بادی را با بیکی از بس نیز. پس هنگامی که میان تو و او دشمنی بود (یک دفعه منوحه منیشوی که میانتان) دوستی و صمیمیت بر قرار است

۳۵ و لکن حز صابران کسی به این مقام نمی رسد، و جر کسانی که صاحب حظ و بهرهٔ بزرگی هستند به آن نایل نمی شوند.

۳۶ و هرگاه از حانب شیطال گرفتار وسوسهای شدی، به سمداوید پساه بیر. که او ششوا داناست

این سنان روایت میکند که امام صادق این فرمود: کسی از دوستان ما که دشمنان ما را دشمن داشته باشد نمی میرد مگر آنکه پیغمبر اکرم آیا و امیرالمؤمنین ای و امام حسن ای و امام حسین ای در بالین و بستر مرک او حاضر می شوند و او را بشارت دهند و اگر آن شخص از دوستان ما نباشد او را به وضع بدی حبر می دهند.

و دلیل بر آن فرمایش امیرالمومنین ایک به حارث همدانی است که فرمود: ای حارث هر کس چه مومن باشد و چه منافق در هنگام مرگ مرا می بیند. <sup>۱</sup>

سپس خداوند پیامبرش را تادیب نموده و فرمود: ﴿ وَ لاَ تَسْتُوِي الْحَسَنَةُ وَلاَالسَّیْنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ هر کسی به تو بدی نمود، تو با نیکی کردن جوابش را بده تا در نتیجه، آن کسی که بین تو و او دشمنی است به دوستی مهربان مبدل شود. سپس فرمود. ﴿ وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَ مَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُر حَظِّعَظِيم ﴾ آ

﴿ وَ إِثْمًا يَنْزُّعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْعٌ ﴾ يعنى اكر شيطان بر قلب تو وسوسهاى

بحار الانوار، ج عن من ۱۸۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۵۲
 تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۵۷

کرد

\*فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ \* كه حطاب به يعامبر عَيَّنَ است ولى معنايش مردم مىباشند.

وَلَوْ جَعَلْمَاهُ قُرْ آمَا أَعْجَمِينًا لَقَالُوا لَوْ لَالْفَصْلَتُ آبَاتُهُ هَ أَعْجَمِيُّ وَعَرَبِيَّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينِ آمَنُوا هُدَى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آدانِهِمْ وَقُرُّ وَ هُوَ عَسَبِهِمْ عَمْى أُولِئِكَ يُنادَوْنَ مِنْ مَكَانِ تعِيدٍ (۴۴)

۴۹ و از آمات او این است که رمین را خاشع (خشک و پیروح) می بینی، پس هنگامی که در آن ماران ماران کنیم به خبرکت در آمنده و رشند و سمو می کند، همانا ان کنی که آن (رمین) را رساده کنرد مُنردگان ر سیر رساده می کند، که او در هر چیری قادر است.

۴۰ کسانی که آیاب ما را بحریف میکنند بر ما پوشنده نیست، آیا کسی که در اتش دورج افکنده شود بهتر است با آن کسی که روز فیامت با امنیت به محشر وارد می شود؟ هر کاری که می توانید انجام دهید، که نو به آنچه که

انجام مهدميد بيناست

۴۱ کسانی که به ذکر (قران) هنگامی که به سویشان آمد کافر شدند (بار بر
 ما محفی نهی ماند)، که این گتابی عریر است

۴۲ که هرگر باطل از پیش رو و از پشت سر به آن راه نمی بابلد زیرا که از جانب حلباولد حکیم و مورد ستایش نارل شاده است

۴۳ آمچه که دربارهٔ نو میگویند همان است که دربارهٔ رسولان قبل از تو نیز میگفتند، همانا که پروردگارت دارای امرزش و صاحب عدانی دردساک ست

۴۴ و اگر ما قران را به زبان عجم می فرستادیم، می گفتند چنرا آینانش مفصل و روشن بیست؟ (قران) هجمی (از پیامبری) عربی؟ بگو این قرآن برای کسانی که ایمان آورده اباد هدایت و شفاست، و اما کساس کنه سمان می آورند در گوشهایشان سنگینی است و مابنداین است که بانیا هسساد و معی بیناد، آنها کسانی هستناد که گویی از جایی دور صفا رده می شوند.

خداوند با دهریون احتجام کرده و فرمود: ﴿ وَ مِنْ آیَاتِهِ أَنُکَ تَرَی الْأَرْضَ خَاشِعَةً ﴾ یعنی زمین را خشک و بیزراعت می بینی.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا ؟ يعنى آنهايي كه آيات ما را معكر مىشوند. ﴿ لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنًا ﴾ بر ما پوشيده نمى ماند.

سپس خداوند بنابر مجاز استفهام کرده و قرمود: ﴿أَ فَمَنْ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَاشِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ آيا کسی که در آتش دورخ افکنده شود بهتر است يا آن کسی که روز قيامت با امنيت به محشر وارد می شود؟ هر کاری که می توانيد انجام دهيد، که او به آنچه که انجام می دهيد بيناست. " إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ ؟ يعني كساني كه به قرآن كافر شدند.

سَيِّسَ فَرَمُود: \* وَ لَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعُجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْ لاَ فَصُلَتَ آيَاتُهُ ءَ أَعُجَمِيًّ وَعَرَبِيٍّ ﴾ يعنى اكر اين قرآن بر زمان اعجمى نازل مى شد مى گفتند اگر قرآن عربى نازل مى شد ايمان مى آورديم. پس خداوند فرمود. ﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدَى وَ شِفَاءٌ \* يعنى آشكار و روشنگر است.

﴿ وَ الَّذِينَ لا يُولِمِنُونَ فِي آذَانِهِم وَقُرُ ﴿ يعني كوشهايشان سنكير است.

ابی الجارود روایت میکند که امام باقرطی دربارهٔ آیهٔ دیل فرمود ﴿ إِنَّ الْذِینَ کَفَرُوا بِالذِّکْرِ لَمُّا جَاءَهُم ﴾ یعنی قرآن آنهنانی که ﴿لایَأْتِیهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ ﴾ نه تورات و انجیل و زبور آن را باطل دانسته اند و نه بعد از آن کتابی خواهد آمد که آن را باطل نمایت

﴿ لَوْ لَا فُصَلَتْ آیَاتُهُ ءَ أَعُجَمِي ۗ وَ عَرَبِي ۗ اگر قرآن بر زبان اعجمی نازل میشد میگفتند ما چگونه آن را یاد بگیریم که زبان ما عربی است و پیامبر قرآن را اعجمی برای ما آورده است پس خداوند دوست داشت که قرآن را به زبان آنها نازل فرماید به تحقیق که خداوند فرمود. ﴿ وَمَا أَرْسَلْتُ مِنْ رَسُولٍ إِلاَ يَلِسُانِ قَوْمِهِ ﴾ اما هیچ رسولی نفرستادیم مگر به ربان قومش. آ

إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَ مَا تَخْرُحُ مِنْ ثَمَرَاتٍ مِنْ أَكْمَامِها وَ مَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَ وَلَا تَضَعَ إِلاَّ بِعِلْمِهِ وَ يَوْمَ يُنَادِبِهِمْ أَيْنَ شُرَكائيِ قَالُوا آذَنَاكَ ما مِمَّا مِنْ شَهِيدِ (۴۷)

وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا بَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ وَ ظَلُّوا مَا لَهُمْ مِنْ مَحيصِ (٢٨)

١ ايراهيم، أية ٢

٢. بحار الأنوار، ج ١٧، ص ٢٠٩ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٩

لاَ بَشَأَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ وَ إِنْ مَشَهُ الشَّرُّ فَيَوَّسُ قَنُوطٌ (٤٩)

۴۷ . خداوند علم به فیامت دارد، و هنچ صبوعای از عنچهٔ حود بیرول بمی آید، و هیچ مادهای باردار بمی شود و وضع حمل بمی کند، مگر به علم او و روزی که آنها را ندا می دهد (و می گوند) کنا هستند شریکانی که برای می می بداشتند؟ می گونند (بار الها،) منا عرضه داشتیم کنه هنیچ گواهی تداریم،

۴۸ و همهٔ معبودان باطلی که از قبل می خواندند محو و قانود می شونا. (در آن هنگام) می دانند که هیچ راه فراری بدارید.

۴۹ ــ ایسان هرگر از تیکی خوامش حسته میمگردد، و اگر شرّی به او برسه. مأیوس و تاامید میگرافدی:

﴿ وَ يَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي ﴾ يعنى آنهايي كه به غير از خداوند را مييرستيدند.

﴿قَالُوا آذَنَّاكَ ﴾ يعني تو را آگاه كرديم.

﴿ مَا مِنْا مِنْ شَهِيدٍ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ - تَا - وَ ظَنُوا مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيصٍ ﴾ يعنى دانستند كه براى آنها هيچ راه كريز و پناهكاه و فرارى نيست ﴿ لَاٰيَسْأُمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْحَيْرِ ﴾ يعنى از اينكه براى خودش درخواست خير و نيكى كند هيچ ملول و خسته نمىشود.

﴿ وَ إِنْ مَسَّهُ الشَّرُّ فَيَوَّسُ قَنُوطٌ ﴾ يعنى راحتى از جانب خداوند و فرج و كشايش مأيوس و نااميدمي كردد.

وَ إِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَغْرَضَ وَ تَأْى بِجَانِيهِ وَ إِذَا مَشَّةُ الشَّرُّ فَلَّـُو دُعـاهِ عَربِضِ (۵۱) ۱۵ هر گاه به ایسان بعملی عطا کنیم روی میگرداند. و با حال عرور میگرداند و با حال عرور میکردد همیسه شکر الهی) دوری می حوید، و هر گاه به شرّ و بالایی مسلا میگردد همیسه ربان به دعا میگشاید.

﴿ وَ إِذَا أَنْعَشْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَ نَأَىٰ بِجَانِيهِ \* يعمى ما كبر و غرور راه مىرود و افراد پايينتر از خودش را تحقير مىكند.

﴿ وَ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ \* يعني فقر و مرض و شدت و سختي \* فَذُو دُعْاءٍ عَرِيضٍ \* يعني زياد دعا ميكند. أ

سُرْيهِمْ آيانِنافِي الْآفَاقِ وَ هِي أَنْفُسِهِمْ حَتَى يَتَنَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَ وَ لَمْ يَكُمِب بِرَبُكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ شَهِيدٌ (۵۳)

أَلا إِنَّهُمْ مِي مِرْيَةِ مِنْ لِقَاء رَبِّهِمْ أَلاَ إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْءٍ مُحيطٌ (٥٤)

۵۳ به رودی آباشمان را در اطراف جهان و در ابدورشنان به آبها بشنان میدهیم، تا برای آنها روشن گردد که او حق است، آیا برای پیروردگارب کمایت نمی کند که بر هر چیری گواه باشد؟

۵۴\_آگاه باشندکه آنها در لقاء پروردگارشان در شک و تردید هستند. آگاه باشیدکه او به همه چیز احاطه دارد

﴿ سَنُرِيهِم آياتِنا فِي الْآفَاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقَّ \* پس معنى ﴿ فَي الآفَاقِ \* كسوف و زلزله و آنچه از ايات در آسمان اتعاق مى افتد ، و معناى ﴿ فَي أَنْفُسهم ﴾ اين است كه يك بار گرسنه است و بار ديگر سير مى گردد و يك بار تشنه است و بار ديگر سيراب مى شود، يك بار مريض است و يك بار در قد، يك بار در فقر،

ا، نقسير برهان، ج ٧، ص ۶۰

یک بار راضی است و یک بار خشمگین، یک بار می ترسد و یک بار نیز در امنیت میباشد پس این از مزرگترین ملیل بر توحید خداوند است. که شساعر می گوید:

و في كل شيء له آية احد

یعنی: در هر چیزی برای او آیت و نشانه ای است، دلالت میکند که او واحد و یکتاست.

سهس بندگانش را با لطف عظمتش ترسانید و قرمود: ﴿ أَوْ لَمْ يَكُفّ بِرَبُّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ شَهِيدٌ \* اى محمد آیا برای پروردگارت كفایت نمیكند كه او بر همه چیز شاهد و گواه است؟

سپس فرمود: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ ﴾ يعنني آنها در شک و ترديد هستند. ﴿ مِنْ لِقَاءِ رَبِّهِمْ أَلَا إِنَّهُ ﴾ كنايه از خداوند است.

﴿بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطُ ﴾ كه خداوند به همه چيز العاطة كامل دارد. ا

١. تفسير برمان، ج ١٧ ص ٢٩



# تفسير سورة شورى

٤٢ – سورهٔ شـوری در مکـه

نازل شده و دارای ۵۳ آیه

اسبت.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

عسق (۲)

كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَةَ وَ إِلَى التَّمْوِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَرِبِرُ الْحَكِيمُ (٣)

النحم

٢\_عيش.

۳\_ایتچنین حفاوند هریر و حکیم بر تو و نیز پیامبرانی که قبل از تو نودهاند وحی میکند.

﴿حم \* عسق﴾ این حروف مقطعه از اسم اعظم خداوند است که رسول خدا ﷺ یا امام الله آنها را با هم ترکیب میکند. که هر وقت خداوند را با آن اسم اعظم بخوانند اجابت میکند. أ

﴿ كَذَٰلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾

یحیی بن مسیره [ میسره ] خثعمی گرید از اصام باقرط شنیدم که فرمود ﴿ حم عسق﴾ عدد سالهای حضرت قائم اید میباشد، و قاف کوهی از رمرد سبز است که احاطه بر دنیا دارد و سبزی آسمان انعکاس از سبزی آن

۱ تعمیر برهان، ج ۷، ص ۱۶۴ تعمیر صافی، ج ۶ من ۳۵۲ دورالثقلی، ح ۴، ص ۵۵۷

### کوه است و هر چیزی در ﴿عسق﴾ است. ا

تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْ فَـوْقِهِنَّ وَ الْـمَلائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَثْدِ رَسُهِمْ وَيَشْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَلاَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ (۵) وَالَّذَيِنَ النَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ اللَّهُ حَقَيِظًّعَلَيْهِمْ وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكيلِ (٦)

وَكَدْلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْ آتاً عَرَبِيًّا لِثَنَّادِرَ أَمَّ الْفَرَىٰ وَ مَنْ حَوْلُهِ وَ تُنْدِرَ يَوْمَ الْجَمْع لازَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ مِي الْجَنَّة وَ فَرِيقٌ مِي الشَّعِيرِ (٧)

 ۵ ردیک است که آسمانها از بالا متلاشی گردید، و قرشتگان به حمد و تسبیح پروردگارشان مشغول هستند، و برای اهل رمین طبلب معفرت و آمرزش میکنند، آگاه ناشید که خداوند آمرزنده و مهربان است

۶ ـ و کسائی که غیر حدا را ولی خود گرفتهاند، حداوید بگهان (مراقب اعمال) آنهاست، و تو وکیل (اعمال) آنها نیستی

۷ - واین چنین قرآن را بر تو عربی (فصیح) وحنی سمودیم تا (متردمان) ام القری (شهر مکه) و هر کسی که در اطراف آن است را ابدار کنی، و آنها را از آن روزی که همه جمع می شوند (روز قیامت) که هیچ شک و تردیادی در آن نیست بترسانی، که گروهی از آنها در بهشت و گروهی در آئش سوران مریاشند.

﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَقَطَّرُنَ مِنْ فَـوْقِهِنَّ وَ الْـعَلاَثِكَةُ يُسَـبُحُونَ بِحَمْدِ رَبُـهِمْ وَيَسْتَقَفْرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴾ يعنى ملائكه از براى مؤمنين از شيعيان خاص توبه مىكنند، كه لفظ آيه عام و معنايش خاص مىباشد. "

۱ بحارالانواردج ۹۸، ص ۲۷۶۰ تعمیر صافی، ج ۶، ص ۳۵۳۰ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۶۴ تررالثقین، ج ۴، ص ۵۵۷۰ تعمیر برهان، ج ۷، ص ۶۵

﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ قُرْ آناً عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرِيْ وَ مَنْ حَوْلَهَا ﴾ مراد ان ﴿ أُمَ القرى ﴾ مكه است بدين خاطر به مكه امالقرى مىگويند چون اول بقعه أى بود كه خداوند در زمين آفريد كه مى فرمايد: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبْارَكا ﴾ ﴿ همانا اول خانه اى براى مردم بنا گذاشته شد همان است كه در سرزمين مكه است كه بربركت مى باشد. ﴿

اییالجارود گوید امام باقر این تفسیر آیه نیل فرمود. ﴿ یَسْتَفَطُّرُنَ مِسْ فَرْقِهِنَ ﴾ یعنی پاره پاره میشوند. "

﴿لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرِيٰ ﴾ يعني مكه.

﴿ وَ مَنْ حَوْلَهَا ﴾ يعني ساير زمين. "

﴿ وَ تُنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لا رَيْبَ فِيهِ قَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَ قَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ و آنها را از آن روزی که همه جمع میشوند (روز قیامت) که هیچ شک و تردیدی در آن نیست بترسانی، که گروهی از آنها در بهشت و گروهی در آتش سوزان میباشند،

### امام حسن ﷺ ويزيدملعون در نزديادشاه روم

عبد الملک بن هارون از امام صادق الله که از پدران گرامی اش روایت می کند که فرمودند: چون به امیرالمومنین الله خبر رسید که معاویه با صد هزار سپاهی برای جنگ می آید، فرمود: همراهان او از چه قرمی هستند؟ عرض کردند: از اهل شام می باشند.

١. ألعمران، أية ٩٤

٢ بورالثقلين، ج ٢٠ ص ٥٥٧ ؛ تفنير برهان، ج ٧٠ ص ٢٥

٣ تعسير برهان، ج ٧، ص ٤٤٥ بورالتقلين، ج ٣، ص ٥٥٧ و تعسير صافي، ج ٥ ص ٢٥٢

<sup>\*</sup> نورالثقلي، ج أ، ص ٥٥٧

قرمود: نگویید از اهل شام بلکه بگویید از مردمان شوم از نسل مضرند که به زبان داود پیغمبر لعن و نفرین شدند و به غضب خداوند مبتلا و به صورت بوزینه و خنزیر مسخ گردیدند؛ سپس امپرالمؤمنین این نامهای نوشته و برای معاویه ارسال داشتند که چرا بی سبب باعث کشتار جمعی مردم بی گذاه می شوی اگر تو با من سر پیکار داری شخصا به میدان نبرد حاضر شو تا من و تو با یکدیگر به قتال پردازیم چنانچه تو بدست من کشته شوی به حهنم و اصل شوی و مردم از شر گمراهی تو رهائی می یابند و اگر من کشته شوم به به به بهشت می روم و از شمشیرهایی که برای رفع مکر و حیله های تو باید به زنم آسوده خواهم شد، من کسی هستم که خداوند نام مرا در تورات و انجیل به مساوات و برادری با رسول اکرم تکی یاد فرموده و من همان شخصی زنم آسوده خواهم شد، من کسی هستم که خداوند در قرآن بیان فرموده: ﴿لَـ تَلُومِي اللّهُ عَنِ الْمُومِينِ وَ لَا يُبَايِعُونَ کَ تَحْتُ الشّبَرَةِ ﴾ با پیغمبر اکرم تکی میعت نموده ام.

معاویه چون نامهٔ حضرت را دریافت کرد و قرائت نمود عدهای که پیرامونش بودند گفتند ای معاویه به خدا قسم علی ای با تو از در انصاف در آمده است.

معاویه گفت: هرگز راه انصاف نپیموده زیرا من هم مبارز با علی نیستم چونکه خودم از رسول خدا شنیدم که میگفت یا علی! اگر اهل مشرق و مغرب با تو مبارزه کنند از عهدهٔ همگی شخصا بر می آبی و همه را به قتل می رسایی، مردی گفت: پس چه چیز باعث شد که تو با او به مخالفت و سنتیز

۱ فتح، آیهٔ ۱۸ ۲ به تحقیق حداوند از موسیل راضی شد هنگامی که در ربر درخت با تو نبعت کردند.

برخاسته ای و با صده زار مرد به پیکار او می روی زیرا هر کس با علی جنگ و پیکار کند از دین خدا و رسولش خارج و به ضلالت و گمراهی داحل خواهد شد.

معاویه گفت. خدا و رسولش خبر دادهاند که هر که با علی جنگ کند از دین حق بیرون و از طریق هدایت و نجات منحرف و خارج است، به خدا قسم من و پیروانم نمی توانیم این ضلالت را از خود دور کنیم زیرا در علم خدا گذشته است که ما از گمراهان و مضلین باشیم.

مضرت صادق الله فرمود: خبر جنگ معاویه ما امیر المؤمنین الله به امپراطور روم رسید و به او گفتند: برای امر خلافت مسلمین بین دو نفر از مدعیان بیکار سختی در گرفته استه

پرسيد: اين دو نفر از چه محل هستند؟

جواب دادند یکی از شام و دیگری از کوفه قیام نموده است.

پرسید: هم اکنون رمام امور مسلمین در دست کیست؟ گفتند: بدست علی ﷺ که در کوفه است.

به وزیر خود دستور داد تجقیق و تجسس به عمل آورد تا از مردم شام و عراق کسی در روم ساکن هست یا خبر. بر اثر تحقیق دو نفر تاجر یکی از شمام بدست آورده حضور پادشاه آوردند او از هر دو نفر پرسشهایی بعمل آورد و آنها شمه ای از اوصاف امیرالمؤمنین علی از و معاویه را به او گفتند، سپس دستور داد که از خزائن دربار مجسمه های حاصر نمودند و پس از مشاهده و دقت نظر در آنها پادشاه روم گفت. شامی گمراه و باطل و کوفی هادی و برحق است؛ آنگاه نامه ای به معاویه بوشت که داناترین فرد خانواده ات را مه نزد من بفرست و به علی ایش نیز نوشت که

برای من مشکلی روی داده خواهش دارم داناترین افراد خانواده و اهلبیت حود را به نزد من مقرست تا مسائلی چند طرح کنم و سخدان و پاسح او را بشنوم و با مندرجات الجیل تطبیق کرده و حق را تشخیص دهم.

معاویه برید و علی الله حضرت امام حسن الله را به روم فرستادند بزند جون به دربار امیراطور روم وارد شد دست پادشاه را بوسه داده و سر او را ميز بوسيد، اما همينكه امام حسن الله داحل محفل بادشاه شد با صدايي رسا و بلند فرمود، خدایی را سیاس و ستایش میکنم که میرا نبه بهودی و نبه نصراني و نه مجوس و آفتاب و ماه پرست و نه مشترک و نه گاوپرست نفرموده بلکه مرا به نور هدایت اسلام رهبری کرد و مسلمان و پاک و پاکیزه قرار داد، ستایش و تکریم و عظمت شایستهٔ پروردگار بزرگ و صاحب عرش اعظم است، پس جلوس فرمود بدون آنکه به اطراف خود نظری افکند و مسر مبارک را به زیر انداخت پادشاه دستور داد امام حسن را به محلی بنردند و یزید را در حضور خویش نگاه داشت و دستور داد از خزانه سیصد و سیزده صندوق که محتوی تمثال و تصویر انبیاء و اوصیاء بود حاضر نموده و یکایک آنها را به یزید ارائه داد و نام صاحب آنها را پرسید، یزید هیچ یک از آنها را نشناحت و پاسخ مثبت نداد سپس پرسید ارزاق خلایق چگونه مه آنها مى رسد و ارواح مؤمنين و كفار بعدار مرك در كجا جمع مى شوند يزيد اظهار بى اطلاعى ئمود.

پادشاه حضرت امام حسن الله را خواست و به او گفت: قبل از تو آنچه می خواستم از یزید فرستادهٔ معاویه سؤال کردم تا اینکه بر خودش ثابت شود چیزی نمی داند، تو آنچه او نمی داند را می دانی همانطوری که پدرش آمچه پدرت می داند نمی داند من وقتی که اوصاف پدر تو و پدر او را شنیدم و

با مراجعه به انحیل و آثاری که در دست داشتم دانستم که محمد عَبَاللهٔ رسون خدا و پدرت علی وزیر و وصی و جانشین محمد عَبَاللهٔ است.

حضرت امام حسن الله فرمود: ای پادشاه هر چه میخواهی از من سؤال کی خواه از مندرجات تورات و انجیل و یا آنچه که در قرآن کنتاب آسمانی ماست و بخواست خداوید جواب شایسته و کافی بشنوی.

پادشاه شروع به ارائهٔ مجسمه ها و تعثال ها و تصاویر انبیاه و اوصیا نعود اول معورت آدم ابوالیشر و سپس تعثال حوا مادر بشر را ارائه داد. حضرت امام حسن آنها را شناخته و نام هر یک را گفت بعد تصویر شیث پسر آدم و بعد صورت نوح نبی را ارائه داد و حصرت امام حسن ای فرمود این صورت شیث است که عمرش یکهزار و چهل سال بود و این تصویر از نوح پیعمبر صاحب کشتی است عمر او دو هزار و چهار صد سال بود و مدت نهصد و پنجاه سال با سمت پیغمبری به ارشاد قوم خود پرداخت

پادشاه تمثال دیگری را نشان داد فرمود این تصویر خلیل الرحمن حضرت ابراهیم است که سینه اش پهن و پیشانی اش گشاد بود پس صورت دیگری را ارائه نمود که فرمود این تصویر موسی بن عمران است که دویست و چهل سال عمر کرد و فاصلهٔ بین او و حضرت ابراهیم پانصد سال بود پس صورت دیگری را نشان داد که حضرت فرمود این تصویر اسرائیل الله یعقوب است بعد تصاویر اسماعیل و یوسف را آوردند بعد تمثال داود ببی صاحب محراب و شعیب و زکریا و یحیی را آوردند که آن جناب یکی یکی را معرفی فرمود انگاه صورتی آوردند که حضرت امام حسن ایگ فرمود این تصویر عیسی بن مریم روح الله و کلمة الله است که عمرش در دنیا سی و سه سال بود و بن مریم روح الله و کلمة الله است که عمرش در دنیا سی و سه سال بود و خداوند بنا به مشیّت ازلی او را به آسمان برد و در آخر زمان به شهر دمشق

فرود آید و دجال را میکشد.

همچین پادشاه یکایک تمثالها و صورتها را ارائه داده و حضرت اصام حسن الله نام صاحبان صورتها را به اسم وصبی و وزیر آنها می فرمود پادشاه دستور داد تصاویر دیگری از خزانه آوردند و نشان دادند حضرت فرمود این صورتها مربوط به اببیاء و اوصیاء و اولیاء نیست و در زبور و تورات و انحیل نامی از ایشان برده نشده و یقینا تصویر سلاطین و پادشاهان گذشته است.

پادشاه گفت: شهادت میدهم که شما خاندان محمد الله وارثان علم آن پیغمبر محترم هستید و خداوند علوم اولین و آخرین را به شما اعطا فرموده و شما زبور و تورات و انجیل را از صاحبان آن ادیان بهتر می دادید

آنگاه پادشاه روم صورت دیگری را خواسته و ارائه نمود چون امام حسن ای تصویر را دید گریه بر او مستولی گردید و در پاسخ پرسش پادشاه فرمود این شمایل جدم پیغمبر اکرم آن است که نیکو منظر و بدیم شمایل و نیکو کلام و فصیح زسان و همواره معطر و خوشبو بود عمر شریفش شصت و سه سال بود و در پیشرفت امر دین خدا از هیچ فداکاری دریغ نکرد و پیوسته امر بمعروف و نهی از منکر می هرمود و چون از این جهان رخت در بست مالی به جا نگذاشت مگر انگشتری که بر او کلمهٔ طیبه «لااله الا الله محمد رسول الله» نقش شده بود و آن را در دست راست حود می کرد و شمشیر ذوالفقار و چیه و عبائی.

پادشاه گفت. از اخبار و آیات انجیل چنین دریافته ایم که آن بزرگوار املاک خود را در زمان زندگانی به یگانه دختر خود بخشیده است آیا چسین بوده است؟ حصرت امام حسن الله فرمود: بله چنین بوده است. پاشاه گفت آیا از املاک برای شما باقی مانده است؟

فرمود: ته!

پادشاه گفت: بطوری که من می دانم ظاهراً اول متنهای که در اسلام و امت جدت حادث گشته همان است که دو نفر به نام ابوبکر و عمر بر پدرت ستم نموده آن املاک را که پیغمبر به شما عطا کرده بود غمس و پدرت را خانه نشین کردند و خلافت امت را هم غاصبانه بدست می گیرند در صورتیکه حق رهبری و پیشوایی امت بعد از جدّت به دست در یه و اهل بیت او ماید داده می شد؟ که قیام کننده به حق و امر کننده به معروف و نهی کننده از منکر از شما خاندان است.

### سوالات بادشاه روم از امام حسن 🈂

امام صادقﷺ فرمود: سپس پادشاه از آن حصرت پرسید آن صفت مرجودی که بدون قرار گرفتن در رجم بوجود آمدهاند کدامند؟

حضرت فرمود: أول: آدم؛

دوم:حوا:

سوم کوسفندی که حبرئیل فدای اسماعیل و نزد حضرت انزاهیم حلیل آورد:

چهارم: ناقة صالح پيغمبر ؛

ينحم: شيطان ا

ششم:مار ؛

هفتم كلاغي است كه خداونداو را فرستادتا نعش كلاغ ديكري را در زمين

دن کرد و پسر آدم دربارهٔ دنن برادر مقتول خود از او تعلیم گرفت آنگاه پادشاه از ارزاق خلایق پرسید.

حضرت الله فرمود: ارزاق خلایق در آسمان چهارم است که باندازه و مقداری که حداوند مقرر و مقدر فرموده نبازل و بین افراد بشر تقسیم میشود.

پادشاه پرسید. ارواح مومنین هنگامی که فردند در کجا جمع می شوند؟

فرمود: ارواح مؤمنین در صخرهٔ بیت المقدس در هار شب جمعه جمع

می شوند که آن عرش کوچک خداست که خداوند از آنجا زمین را گسترش داد
و ارواح مومیین از آن محل محشور می شوند و پرور دگار ما بیت المقدس را

به سوی آسمان راست گرادانید.

پادشاه سپس از ارواح کافرین پرسید که در کجا جمع هستند<sup>ی</sup>

حضرت الله فرمود ولى ارواح كفار دروادى حضرموت كه در پشت شهر يمن متمركز گشته است سپس خداوند آتشى را از جانب مشرق و آتشى را نيز از جانب مفرب با بدترين بو مى درستد پس مردم از صفره بيت المقدس محشور مى شوند و مؤمنين از طرف راست صفره بيت المقدس به سوى بهشت و كفار ار جانب چپ بجهنم مى روىد و اين است معدى آيه شريفه: ﴿ فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾

چون گفتار پادشاه روم و حضرت امام حسن پایان پذیرفت پادشاه رو به یزید نموده و گفت: آیا فهمیدی که نمیدانی، ولی آنچه را که این شخص گفت نمیداند آنها را مگر پیغمبر یا وصلی و وزیرش که خداوند او را گرامی فرموده و به خلعت خلافت و وصنایت آراسته و به افتخار برادری پیغمبر مفتحر گشته هر کس بر علیه او قیام نماید و دست به جدال و پیکار گشاید دنیا را بر آخرت

ترجیح داده و مغلوب هوای نفس گشته و در دنیا و آخرت صورد غضب خداوند و مستحق کیمر و عذات است و او از ستمگاران می باشد.

امام صادق الله فرمود بزید ساکت ماند و در کمال شرمندگی از حضور پادشاه حارج شد و پادشاه حضرت امام حسن الله را گرامی داشت و هدایا و تحفه هایی تقدیمش نموده از حضرتش تقاضا کرد تا دربارهٔ او دعا کند تا داخل دین اسلام گردد زیرا حب دنیا و مقام سلطنت مانع آن است که رسما و علنا قبول اسلام نماید.

یزید به سوی معاویه برگشت. پادشاه روم نامهای به معاویه بوشت و در طی آن تشریح کرد که بعد از پیغمپر اسلام هر کس بتواند بر طبق مندرجات و محتویات زبور و تورات حکم تموده و به علوم صحف آسمانی و اسجیل و قرآن آگاه باشد حق خلافت و ولایت و پیشوائی هسلمین را دارد و در سامهٔ دیگری که به امیرالمؤمنین نوشت، تصدیق گرده بود که خلافت و ولایت امور مسلمین حق شماست و بعد از پیغمبر اسلام شما خاندان رسالت و وارثان آن پیغمبر حاتم هستید و باید با هر کس که به جنگ تو آید جنگ کنی و ما از آثار پیشینیان خود چنین درک بمودهایم که هر کس در صدد پیکار و ستیزه با تو پیشینیان خود چنین درک بمودهایم که هر کس در صدد پیکار و ستیزه با تو پاشد حداوند او و یارانش را عذاب می فرماید و در جهنم مخلد در آتش مانده و باشد کون و فرشتگان و تمام اهل زمین و آسمان تنا روز قیامت گرفتار شود. ا

وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَحَعَلَهُمْ أَمَّةً وَاجِدَةً وَ لَكِـنْ ثِمَدْجِلُ مَنْ يَشَاءُ فَـيِ رَحْـمَتِه وَالطَّالِئُـونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيَ وَ لاَ نَصِيرٍ (٨)

١. بحار الانوار، ج ٣٣ ص ٢٣٣ ؛ تقسير برهان، ج ٧ ص ٤٥

اندو اگر خلتاونا، میخواست انها را (نمام منزدم را) الت واحدی قبر ر میداد، ولکن هر کسی را که میخواهد در رحمت خودش و رد میکنا، و برای سیمکاران هنچ ولی و ناوری نیست

﴿ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً \* اكر خداوند مىحواست كه همه آنها را معصوم قرار دهد همانند ملائكه بدون غرائز شهوانى قادر بر أن بودند ﴿ وَ لَكِنْ يُدُخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَ الظَّالِمُونَ \* يعنى طالمين در حق المحمد الله ﴿ وَ لَكِنْ يُدُخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَ الظَّالِمُونَ \* يعنى طالمين در حق المحمد الله

\*مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيٍّ وَ لا نَصِيرٍ \* كه براى آنها هيچ ولى و ياورى نيست. `

وَمَ الْحَتَلَقَتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللّهِ دَلِكُمْ اللّهُ رَبِّي عَنْبُهِ تَوَكَلُتُ وَ إِلَيْه أُنيتُ (١٠)

فاطرُ الشماوات وَ الْأَرْضِ جِعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَرُواحِماً وَ بِسَ الْأَنْسَعَامُ أَرُواحِماً وَ بِسَ الْأَنْسَعَامُ أَرُواحاً يَذْرَؤُكُمْ مِهِ لِئِسَ كَمِثْلُه شَيْءً وَ هُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ (١١)

۱۰ ــ و دربارهٔ هر چیری احتلاف کنید قصاوتش با حداوید است، این است حداوید، پروردگار می، بر او توکل میکنم و به سوی او بار میگردم.

۱۱ ــ حداویدی که افریندهٔ آسمانها و رمین است، از حسنتال برای شما همسرانی قرار داد، و چهاریابال را بیر حفت افرید، و به این وسیله شمه ر باد میکند. هیچ چیری مانید او بیست، که او شنوا و بیناست

﴿ مَا اخْتَلَقَتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ يعنى از مذاهب و بداى خودتان دينهايى برگريديد كه حكم همة أنها روز قيامت بر حداونداست ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً ﴾ يعنى زنان را آفريد.

<sup>1.</sup> بورالثمين، ج ٢، ص ٥٥٥٠ تصبير برهان، ج ٧، ص ٥٩

مُ وَ مِنَ الْأَنْفَامِ أَزُواجاً ﴾ يعنى چهارپايان را نر و ماده قرار داد. \* يَذْرَوُّكُمْ فِيهِ ؟ يعنى نسلى كه از مذكر و مونث مىباشد.

سپس خداوند كسانى را كه خدا را توصيف مىكنند رد كرده و فرمود \* \*لَيْسَ كَبِثُلِهِ شَيْءُ وَ هُوَ السَّبِعُ الْبَصِيرُ \* هيچ چيزى مانند او نيست، او شموا و بيئاست. \

شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدَّيسِ مَا وَضَى بِهِ نُوحاً وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَ مَا وَضَيْنَا بِهِ إِبْرَاهِهِمَ وَ مُوسَىٰ وَ عَهِسَى أَنْ أَفْهِمُوا الدِّينَ وَ لَا تَنَفَرَقُوا فَيهِ كَمْرَ صَلَّى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَحْتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاهُ وَ يَسْهَدِي إِلَيْهِ مَنْ لَيْبُ (١٣)

وَ مَا تَفَوْقُوا إِلاَّ مِنْ نَقَدَ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً يَيْنَهُمُ وَ لَوْ لاَكَلَمَةٌ سَبَقَتْ مِلْ رَبْكَ إِلَى أَحْلِ مُسَنِّى لَقُصِيَ بَيْنَهُمْ وَ إِنَّ اللَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ نَغْيَاهِمْ لَغَي شَكِّةٍ مِنْهُ مُرِيبٍ (1۴)

فَلِذَّالِكُ فَاذَّعُ وَ اشْتَغِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَ لاَ تَشْعُ أَهُوافَهُمْ وَ قُلْ آمَنْتُ بِمَا كَزَلَ للّهُ مِنْ كِتَابٍ وَ أُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللّهُ رَبُّنَا وَ رَبُّكُمْ لَـنَ أَعْسَالُنَا وَ لَكُمْ أَهْمَالُكُمْ لا حُجَّةَ بَيْتَنَا وَ يَئِنْكُمُ اللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ إِلَيْهِ الْمُصِرِرُ (١٥)

وَ اللَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ يَعْدِ مَا اسْتُجِيفَ لَهُ حُبِّتُهُمْ ذَاحِضَةً عِنْدَ رَبُهمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ (١٦)

اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِي أَتَّـزَلَ الْكِتابَ بِالْحَقُّ وَ الْمَبِزَانَ وَ مُا يُدُربِكَ لَعَلَّ السَّاعَةُ فَرِيتُ (١٧)

۱۳ ــ آئینی را برای شما بشریع تمود که به بوج توضیه کرده بود، و انچه که بر

ا تمنیز صافی، ج ۶، ص ۲۵۶ ، وراثغلین، ح ۲، ص ۵۵۹ : نفسیر برهان، ج ۷، ص ۷۱

تو وحی کردیم آن چیری است که به ابراهیم و هوسی و عبسی تنوصیه معودیم که، دین را به پا داریاد و در آن پر اکتابه بشوبان و بر مشرکین سنگی است آنچه که آنها را به سوی آن می خوانبان خاناوناد هر کسی را که بعو هد برمی گریناد و هر کسی که به سوی او بار می گردد را هدایت می کند

۱۴ سو متفرق تشارند مگر یعد از آن که علم به سراغشان آمد. (که این تفرقه) بسه حساطر سعی و سستم بسیشان اشعاق افشاد. و اگسر کیلمه (دسستوری) ر پروردگارت مسقت نگرفته بود تا وقت معیس در میانشان قصباوت می شد. و کسامی که بعد از آنها وارب کتاب شدند در شک و تردید می بشید

ر تسامی به بسد از انها وارث نبات سدند در سب و فردید می استامت 10 - پس برای همین دعوت کی، و همچال که مأمور شدهای استامت بورد، و از هوا و هنوس آنها پیروی مکی، و بگو به هر کتابی که حداوند بازل کرده ایمان آورده ام و هامور شدهام که در میان شما به عدالت حکم کنم، حداوند پروردگار می و پروردگار شماست، (نشیجه) اعتمال می از سرای ماست و (نتیجه) اعمال شما بیر از برای شماست، هیچ حجتی میان ما و شما بیست، خداوند همه ما و شما را در یک جا حمع میکند، و بازگشت همه به سوی اوست.

۱۶ ـ و کسانی که دربارهٔ خداوید بعد از اینمان آوردن احتجاج میرکنند. حجششان برد پروردگارشان لعو و باطل است، و حشیم و عنصب سرای آنهاست، و عقاب سختی دارند.

1۷ سا حلاوباد آن کسی است که کتاب (آسمانی) و میزان را به حق بازل کرد. و تو ممهدانی شاید که ساعت (روز قیامت) تردیک باشد

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ﴾ كه خطاب به حضرت محمد عَلَيْنَا است.

﴿ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ \_اى محمد \_وَ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرُاهِيمَ

وَمُوسىٰ وَعِيسى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ كه مراد از ﴿اقيموا الدين ﴾ يعنى دين را ياد بگيريد، يعنى توحيد و به پا داشتن دماز و دادن زكات و روزهٔ ماه رمصان و حج خانهٔ خدا و سنتها و احكامى كه در كتابها نوشته شده و اقرار به ولايت اميرالمؤمنين الله را ياد بگيريد.

﴿ وَالاَتْنَقُرْ قُوا فِيهِ ﴾ يعنى و در أن اختلافي نداشته باشيد.

﴿كَبُرٌ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ يعني از كفتن اين شرايع.

سپس فرمود: ﴿اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يعني خدا هر كسي را كه بخواهد براي اين دين انتخاب ميكند.

﴿ وَمَا تَقَرَّقُوا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْياً بَيْتَهُمْ ﴾ اختلاف اهل نفاق به ولايت و امامت على مرتضى از روى جهل و نادانى نبوده بلكه چون فضيلت أن حضرت را دانستند پس از روى تعجب و حسد انكار آن نمودند و اختيار آراء مختلف و مذاهب باطل كردند.

سپس خد اوند عزوجل فرمود: ﴿ وَ لَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِيّ بَيْنَهُمْ \* اگر خداوند آن را از اول مقدر نكرده بود هنگامی كه اختلاف انداختند در بینشان قضاوت كرده و هلاكشان می فرمود و لكن آن را تا مدت معین و تقدیر شده به تاخیر انداخته است.

﴿ وَ إِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَهْي شَكِّ مِنْهُ مُسرِيبٍ ﴾ كنابه ال كساني است كه امر رسول خدا تَنَيُّرُهُ را نقض كردند.

سپس فرمود: ﴿فَلِذَٰلِكَ فَادْعُ﴾ يعنى براى اين امور و دينى كه ذكرش گذشت و دوستى اميرالمومنين الله ﴿ وَ اسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾ همچنانكه مامور

شدهای استقامت بورز. ا

امام صادق النُّهُ درمارهُ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ \* قرمود بعدى امام \* وَ لا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ \* كنايه از امير المومنين النُّهُ مى باشد.

سيس فرمود ﴿كَبُّرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ يبعني از امير ولابت على النَّالُا

﴿ اللَّهُ يَجْتَنِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ كتابه از على النَّهُ است ﴿ وَ يَسَهْدِي إِلَيْهِ مَسَنَ يُبِيبُ ﴾ هدايت ميكند كسي كه به سوى او باز كشت نمايد

سىپس فىرمود: \* قَـلِدُلِكَ قَـادْعُ وَ اسْتَقِمْ كَـمَا أَمِيرْتَ \* يعنى بـ سـوى اميرالمؤمنين.

از لا تُتَبِعُ أَهُواءَهُمْ " يعنى دريارهٔ آن حضرت از هوا و هوسهايتان بيروى نكن وبكو ﴿ وَقُلْ آمَنْتُ بِنَا أَنْزَلَ اللّهُ مِنْ كِتابٍ وَ أُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْتَكُمُ اللّهُ رَبّنَا وَ رَبّكُمُ - تا - وَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ \* به هر كتابى كه خداوند نازل كرده ايمان أوردهام و مامور شدهام كه در ميان شما به عدالت حكم كيم، خداوند پروردگار من و پروردگار شماست، (نتيجهٔ) اعمال ما از براى ماست و بروردگار من از براى شماست، هيچ حجتى ميان ما و شما نيست. فناوند همه ما و شما را در در يك جا جمع مىكند، و بازگشت همه به سوى خداوند همه ما و شما را در در يك جا جمع مىكند، و بازگشت همه به سوى

سپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿ اللَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ \* يعنى بعد از آنكه خداوند رسول و كتاب براى آنها فرستاد با خداوند احتجاج كرده و احكام خدا را تغيير و تبديل مى دهند و سپس در روز قيامت بر خداوند احتجاج مى كنند

١. تورائيقين، ج ٢٠ ص ٥٤٧ ؛ تفسير يرهان، ج ٧٠ ص ٧٠

٢ نورالتعنين، ج ٢٠ ص ٥٤٧ ، تفسير برهان، ج ٧٠ ص ٧٥

كه ﴿ وَهُ جُنَّتُهُمُ دَاجِضَةً ﴾ يعنى احتجاجشان باطل است ﴿ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ عَلَيْهِمُ عَضَبٌ وَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ حجتشان نزد خدا لغو و باطل است، و حشم و غضب براى آمهاست، و عذاب سختى دارند.

سپس فرمود ﴿ اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَ الْمِيزَانَ ؟ مراد از ﴿ الميزان ؟ اميرالم ومنين ﴿ اللَّهُ السَّت و دليل بر آن آية هفت سورة رحمن ميباشد ﴿ وَالسَّفَاءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمِيزَانَ ﴾ كه ميزان يعني امام

يَشْتَعْجِلُ بِهَااللَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِها وَاللَّذِينَ امنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهِ وَ يَعْلَمُونَ أَنَهَا الْحَقُّ أَلَا إِنَّ اللَّذِينَ يُمارُونَ فِي الشَّاعَةِ لَفي ضَلالًا بَعِيدٍ (١٨)

۱۸ کسانی که به قبامت ایمان مناوید دربارهٔ آن عجله میکنند و کسانی که به آن ایمان دارند از آن می ترسید و می دانند که آن حق است آگاه ماشید کسانی که دربارهٔ روز قیامت در شک و تردید هستند در گمراهی دور و همیقی گرفتار هستناد

﴿ رَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِهَا ﴾ كنابه از قيامت است زيرا مشركان به رسول خدا عَلَيْهُ أَهُ مى كفتند اكر راستكو هستى قيامت را براى ما بر با نما و آن عذابى را كه به ما وعده دادهاى بياور پس خداوند فرمود: ﴿ أَلا إِنَّ اللَّذِينَ يُبارُونَ فِي الشَّاعَةِ ﴾ يعنى مخاصمه مى كنند أ

مَنْ كَانَ يُربِدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْلَهُ في حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُربِدُ حَرْثَ الدُّبُ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ (٢٠)

۲۰ کسی که رواعت آخرت را بحواهد بر کشت او می افراییم، و کسی که

١ أورالتقليل، ج ٢٠ ص ١٥٤٨ نفسير برهال، ج ١٧ ص ٧٥

رراعت دنیا و اواده کند بهرهای او آن وا به او میدهیم و برای او دو آخرت هنچ بهره و بصیبی بیست

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ ﴾ يعنى ثواب آخرت. ﴿ وَ مَنْ كُانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ \*

امام صادق الله فرمود: مال و فرزند کشتگاه دنیا هستند و عمل صالح کشتگاه آخرت و به تحقیق خداوند آن دو را برای گروهی نیز با هم قرار داده است. <sup>۱</sup>

أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ وَ لَوْ لاكْلِمَةُ الْفَصْ لَقُصِيَ بَيْنَهُمْ وَ إِنَّ الطَّالِمِينَ لَهُمْ عَدَابُ أَلِيمٌ (٣١)

تَرَى الطَّالِمينَ مُشْفِقينَ مِمَّا كَتَسُوا وَ هُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ وَالَّدِينَ آمَنُوا وَ عَــمِلُوا الصَّالِحاتِ في رَوْصاتِ الْجَتَّاتِ لَهُمْ ما يشاؤُنَ عِنْدُ رَبِّهِمْ دلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَنِيرُ ﴿٢٢﴾

ذَلِكُ الَّذِي يُسَفِّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَبِلُوا الصَّالِخَاتِ قُلْ لا نُسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمُودَّةَ فِي الْقَرْبِينَ وَمَنْ يَقْتَرَفْ حَسَنَةً نَرِدْ لَهُ مِبِهِ حَسْمًا إِنَّ اللّهَ غَفُورُ شَكُورٌ ( ٢٣)

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِماً فَإِنْ يُشَا اللَّهَ يَخْتِمْ عَلَىٰ فَلْمِكَ وَ مِمْحُ اللَّهُ الْمَاطِلَ وَ يُبحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢٤)

وَ هُوَ الَّذِي يَـغُمُلُ الشَّوْيَةَ عَنْ عِمَادِهِ وَ يَمغَفُوا عَـنِ الشَّيِّئَاتِ وَ يَـعْلَمُ مـا تَفْعَلُونَ (٢٥)

وَيَسْتَحِيبُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ وَيَزَبِدُهُمْ مِنْ فَصَّلِهِ وَالْكَافِرُونَ

١ بحارالاتوار، ج ٤٧ ص ٢٢٥ و ح ٤٩ ص ٤٣ د يورالتعليل، ح ٢. ص ٥٤٩

## لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ (٢٦)

۲۱ \_ آما برای ایها معبودانی است که برانشبال مغبون ادل حساویند اسینی درست کردهاند؟ و اگر کلمهٔ فصل (مهلت مشخصی) سود میان آنها قصاوت می شد، و همانا برای ستمکاران علای دردناکی است.

۲۲ ـ (در آن رور) ظالمان را می بینی که به حاطر اعمالی که انجام دادهاند سخت هراسان هستند، ولی (عداب) آنها را در بر میگیرد، و کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند در باعفای بهشتی هستند، و برای آنها برد پروردگارشان هر چه که بحواهند مهیاست، این همان فصل بزرگ

۲۳ ایس همان چیری است که حداوند به بدگانی که ایمان آورده و عمل صالح انجام دادهاند بشارت می دهد یگو من هیچ اجری به حاطر رسالتم از شما ممیخواهم مگر دوستی خویشاوندانم، و هر کس کار بیکی انجام دهد ما نیز بر بیکیش می افراییم، همانا که حداوسد آصرباده سیاسگراد است.

۲۴ یا میگویند. او (پیامبر) بر حداوند دروع بسته است، پس اگر حاداوند بحواهد بر قلب تو شهر می زند، و حداوند ناطل را محو می کند و حقّ را به فرمانش ثابت می دارد، همانا او از دورن سبته ها آگاه است

۲۵ ـ و او کسی است که توبهٔ سلگانش را میپذیرد، و گناهان را میآمررد، و هر آنچه که انجام میدهید را میداند.

۲۶ و دعای کـــانی که ایمان آور دهاند و عمل صالح انجام دادهاند را اجات میکند، و از قصل خود بر آنها می افرایف و برای کافران عندات بحث و شدندی است. ﴿ وَ لَوْ لَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْتَهُمْ \* مراد از كلمه امام است و دليل بر آن آية ذيل ميباشد \* وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ \* أيعني امامت.

﴿ وَإِنَّ الطَّالِمِينَ ﴾ يعني آنهايي كه بر اين كلمه (امام) ظلم كردند.

\*لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* براى آنها عذاب در دناكى است.

﴿ تُرَى الظَّالِمِينَ ﴾ يعنى مىبينى تو كسانى كه بر حق آل محمد ﷺ ظلم كردند.

﴿ مُشْفِقِينَ مِمَّا كُسَبُوا ﴾ يعني از آنچه مرتكب شده و انجام دادهاند ترسان استند.

﴿ وَ هُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ يعني از أنجه ميترسيدند واقع ميشود.

سپس خداوند كسانى را كه بر كلمه (امام) ايمان آوردهاند و از او پيروى كردهاند را ذكر كرده و فرمود. ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَيِلُوا الصَّالِخُتِ فِي رَوْضَتِ الْجَنَّاتِ - تا - يُبَثَّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بشارت خداوند بر كسانى كه به اين كلمه ايمان آوردهاند.

﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ يعني اين كلمه بدانهه امر نموده عمل ميكنند.

#### آيةمودت

سپس فرمود:ای محمد به آنها بگو ﴿لاَ لَمُثَلَّكُمُ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ يعني در نبوت و پيامبري خويش اجري نميخواهم ﴿إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِنِي الْمَّرُينُ ﴾ مگر منودت و دوستي اهل بيتم را.

محمد بن مسلم گوید از امام باقر الله شنیدم که فرمود: منظور از قربی در آیه ﴿ قُلُ لاَ لَّمْنَلُكُمْ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيٰ ﴾ اهل بیت رسول خدایند ﷺ آن گاه می فرماید: انصبار (مسلمانان اهل مدینه) نزد رسول خدا تَنْ رفته، و عرضه داشتند. ما شما را منزل بادیم و یاری کردیم، اینک مقداری از اموال ما را بگیر، و در رفع گرفتاریهایت مصرف کن، خدای تعالی در پاسخشان این آیه را فرستاد که، \* قُلْ لا فَمُنتَلَّکُمْ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبِيُ \* یعنی مودت و دوستی به اهل بیتم.

و سپس می فرماید. مگر نمی بینی که ممکن است صردی دوستی داشته باشد که در عین دوستیش با وی در دل کینه ای نسبت به اهل بیت او داشته باشد، در نتیجه دل او سلامت نخواهد داشت. خدای تعالی در این آیه حواسته است در دل رسول خدا به پیزی علیه امتش نباشد، لا جرم مودت در قربی را بر امت واجب کرد، حال اگر به آن عمل کنند واجبی را انجام داده اند، و اگر ترکش کنند واجبی را ترک کرده اند.

سپس فرمود: انصار از حضور رسول خدا برگشتند در حالی که به یکدیگر می گفتند، ما اموال خود را در اختیار آن جناب گذاشتیم و او نپذیرفت، و دستور داد در دفاع از اهل بیتش با دشمنانشان بجنگیم. و طایفه ای از ایشان گفتند: نه رسول خدا من بیش با دشمنانشان بجنگیم، و طایفه ای از ایشان مفوده و آن را افتراء بر خدا خواندند و حدا تکذیبشان را در جمله ﴿أَمْ یَقُولُونَ انْتُری عَلَی اللهِ کَذِیاً که حکایت کرده، و سپس فرموده ﴿ فَإِنْ یَشَا الله یَخْتِمُ عَلی قَلْبِک ﴾ یعنی: بگو اگر من بر خدا افتراء ببندم خدا مهر بر دام می زند.

﴿ وَ يَمْحُ اللّٰهُ الْبَاطِلَ ﴾ يعنى خدا باطل را هر چه هم صورت حق به جانبى داشته باشد باطل نشان مى دهد، و حق را با كلماتش لحقاق و اثبات مى كند. و منظور از ﴿ كلماته ﴾ ائمه و قائم آل محمد اللَّهِ هستند، ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُور ﴾ همانا خداوند آنچه كه درون سينه هاست آگاه است

﴿ وَ هُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْيَةَ عَنْ عِنادِهِ \_ تا \_ وَ يَزِيدُهُمْ مِنْ فَصْلِهِ \* يعنى كساسى كه كفتند آنچه راكه رسول خدا عَلَيْ فرموده بود.

سپس فرمود: ﴿ وَ الْكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ ﴿ وَ بِرَاى كَافِرَانِ عِذَابِ سِحِتَ و شدیدی است.

و همچنین درمود: ﴿قُلُ لاَ لَمُنَلَّكُمْ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِی الْمَقُرْبَى \* اجر نبوت این بود که اهل بیت را اذیت و آزار و حق آنها را عصب نکبید به آنها بییوندید و عهد و پیمان با آنها را نقض نکبید که خداوید فرمود: \*وَ الَّذِینَ یَصِلُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ یُوصَلَ \* انصار نزد رسول خدا اللَّهُ بِهِ أَنْ یُوصَلَ \* انصار نزد رسول خدا الله المده و گفتند: همانا ما شما را یاری کردیم و هر چه از اموال هم میخواهی از ما مردار پس خداوند این آیه را نارل فرمود \* قُلُ لاَ لَمُنَكُمُ عَلَیْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِی الْقُرْبَی \* یعنی در اهل بیتش

سپس رسول خدا تَنَاقَ بعد از آن فرمود: هر کس اجرت احیری را بپردازد لعنت خداوند و همهٔ ملائکه و مردم بر او باد، و خداوند در روز قیامت از او هیچ مستحب و واجبی را قبول نمی کند و آن اجر محبت آل محمد است. سپس فرمود: ﴿وَ مَنْ يَعْتَرِفُ حَسَنَةً ﴾ و آن اقرار به امامت آنها و احسان و نیکی و پیوستن به آنهاست.

﴿ نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ يعني ما نيز با احسان بر او جبران ميكنيم

وَ لَوْ بَسَطَاللَّهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ لَتَغَوَّا فِي الْأَرْضِ وَ لَكِنْ يُتَرَّلُ بِقَدْرٍ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ مِعِنْدِهِ خَبِيرٌ تَصَمَرٌ (٢٧)

۱ رعد، آنهٔ ۲۱ و آنهایی که پیوندهایی را که حیداونید دستور به برفوری آن دادها برفوار میاداند

 ۱۷ و اگر حفاوید روری منگانش را وسعت محفقه در رمین طبعیان و سرکشی میکنند، ولکن به انفارهای که می خواهد بازل میکند، همان که به حال بندگانش آگاه و بینامنت

# ﴿ وَ لَوْ بَسَطَاللَّهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ ﴾

امام صدادق النيلا فرمود: اگر خدا رزق را بسط میداد صردم طفیان میکردند، و لیکن مردم را محتاج یکدیگر کرد تا یکی کارفرمای دیگری باشد، چون اگر همه را ثروتمند می کرد بغی و ستم می کردند، ﴿وَ لَکِنْ یُنَرِّلُ بِقَدَرٍ مَا یَشَاءُ ﴾ و لیکن هر چه بخواهد نازل کند به اندازه نازل می کند، آن مقداری که می داند صلاح به حال ایشان، و به دین و دنیای ایشان است ﴿ إِنَّهُ بِعِبادِهِ خَبِیرٌ میسیر است. ﴿

وَ هُوَ الَّذِي يُمَرِّلُ الْغَبْثَ مِنْ بَغَدِ مُنا أَلْتَتَمَلُوا ۚ وَ يَشْتُرُ رَحْمَتُهُ وَ هُـ وَ الْـ وَلِيُّ الْحَمِيدُ (٢٨)

۲۸ ـ و او آن کــی است کـه ساران را پس از صابوس شنان صیفرستان و رحمتش را میگسترانان و او ولی و پستادیاده است

﴿ وَ هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا فَنَطُوا ﴾ يعنى مايوس مى شوند ﴿ وَ يَنْشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَبِيدُ ﴾

حارث اعور گوید از امیرالمؤمنین این از ابر سوال شد که کجا میباشد؟ فرمود: بر بالای درختی کثیف در کنار ساحل دریا و خودش را در پناه آن قرار می دهد پس هنگامی که خداوند اراده می فرماید که ابر را بفرستد باد را مامور می کند تا آن را به حرکت در بیاورد و ملائکه را به آن موکل می کند تا

١. نقسير برهارياج ٧، ص ٨٨ ديورالثقلين، ج ١٤، ص ٥٧٩ ، تفنير صافي، ج ١٤، ص ٢٧٠

ان ابر را با برق بزنید پس بالامی رود

وَ مَا أَصَائِكُمْ مِنْ مُصِيحٍ فَيِمَا كُنْتَتُ أَيْدِيكُمْ وَ يَغْفُوا عَنْ كَثْيِرٍ (٣٠)

7- و هر مصيدي كه به شما ميرسد به حناطر اعتمالي است كه انتجاه داده ابد و (حلاويد) سناري راعهو مركباد

﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كُسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ \*

اصبغ بن نباته از امیر المؤمنین کی گوید. از آن جناب شنیدم که می فرمود من برایتان حدیثی می گویم که بر هر مسلمانی سزاوار است آن را حفظ کند.

آن گاه رو کرد به ما و قرمود. خدای تعالی هیچ بنده مؤمنی را در این دنیا عقاب نمیکند، مگر آنکه از عقوبتش در آخرت میگذرد، چون خدای تعالی حکیمتر و جوادتر و بزرگوارتر از آن است که در قیامت عقوبت دنیایی کسی را از سر بگیرد.

آنگاه فرمودگاه می شود که خدای عز و جل مؤمن را به بلایی در بدنش و یا مالش و یا فرزنداسش و یا خانوادهاش مبتلا می کند، آن گاه این آیه را تلاوت فرمود: ﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ قَيِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ \* و سپس با دستش سه بار خاک پاشید.

على بن رئاب كويد از امام صادق الله دربارة اين آية أو ما أصبكم مِنْ مُصِيبَةٍ ... السوال نمودم چه مى فرمائيد درباره ابتلاءات امير السؤمنين و خاندان رسالت و عصمت و طهارت آيا آنها هم معصيت و نافرمانى مى نمودند و بر اثر آن به عقوبت و مؤاخذه مبتلا مى شدىد؟

فرمود، پیغمبر اکرم ﷺ هر روز صد مرتبه توبه و استغفار مینمود بدون

داشتن گناهی، همانا خداوند اولیائش را به مصیبتی گرفتار میکند تا سدون هیچ گناهی اجر و ثواب ببرند. ا

امام صادق الله فرمود منگامی که حضرت زین العابدین الله مهلس یزید وارد شد و یزد آن حضرت را دید گفت: ای علی بن الحسین هر مصیبت و رنجی که به شما می رسد نتیجهٔ رفتار و کردار ناشایستهٔ خود شما است!

امام سحاد الله فرمودند حاشا ما اهل بیت مصداق این آیه نیستیم و دربارهٔ ما نارل نشده طکه آیه فرخا أصاب مِنْ مُصِیبَةٍ فِي الأَرْضِ وَ لا فِي أَنْسُكُمْ الله فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ \* لِكَيلا تَاسُوا عَلى فَافَاتَكُمُ وَلا تَعْرُوا بِما آتاكُم \* در حق ما نازل شده است ؛ و ما اشخاصى فافاتكُم ولا تو ما اشخاصى هستیم که هرگز بر آنچه از دست ما وفقه و یا بر ما وارد شده تأسف نمی خوریم و به آنچه به ما عطاشده مغرور و فرحداک نشویم "چون خداوند هیچ متکبر و خودخواهی را دوست ندارد.

امام باقریای فرمود. هر کس خشمش را بخورد در حالی که شوان ابراز خشم خویش را دارد خداوند قلبش را در روز قیامت در امن و ایمان دارد. و باز فرمود: هر کس در هنگام رغبت و واهمه و حشم مالک نفسش شود

۱ کافی، ج ۲. ص ۲۵۰ ، بحار الادوار، ح ۷۸، ص ۱۸۰ ، معانی الاحدار، ص ۲۵۰ و تحطی) و حدید، بات ۲۲ و ۲۲ هیچ گرد و اسیس در رس (چون رازله، میل، توفان و قحطی) و در وجود حودنان (چون بیساری، ربح، تعب و از دست ربش مال و شروب) روی معی دهد مگر پش از آنکه آن را به وجود او ردیم در کتابی (چون لوح محفوظ) ثبت است. بی تردید این (تغدیر حودث و فرمان قطعی به پذید املیش) بر حلا اسان است. با (با نقس به اینکه هر گرید و اسیبی و هر عطا و صعی فقط به ارادهٔ حدالست و شما را در آن احساری بیست) بر ایچه از دست شما رفت، تأسف بحورید، و بر انچه به شما عطا کرده است، شادمان و دلحوش بشوید، و حد هیچ گردنگش حودستا را (که به بعیت ها معرور شده است) دوست بدارد.
۳ بحر الاتراز، ح ۳۵، ص ۱۹۵ و ج ۸۷ ص ۱۸۰ و بور الثقلی، ج ۴، ص ۵۸۰ بعسیر برهان.

## حداوند بدنش را بر آتش جهنم حرام میکند. ا

وَ الَّذِينَ اسْتَحَاتُوا لِرَبُّهِمْ وَ أَقَامُوا الصَّالاَةَ وَ أَسْرُهُمْ شُورى سَيْنَهُمْ وَ مِمَّا رَرِفُاهُمْ تُنْفِقُونَ (٣٨)

۳۸ و کسانی که دعوب پروردگارشان را اجبات کیردند. و سعاز به پا
 داشتند، و کارهایشان را با مشورت یکدیگر انجام میدهند و از آنچه که به
 آنها روزی دادبایم انفاق میکنند.

﴿ وَ الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ ﴾ پروردگارتان را در اقامهٔ امام اجابت كنيد ﴿ وَ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَ أَمْرُهُمْ شُورىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ يعنى هر چه امام بدان امر مىكند آن را قبول مىكنند و در امور دينشان مه هر چه احتياج دارند با امام مشورت مىكنند همچنانكه خداوند فرمون: ﴿ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾ أو اكر آن را به رسول و پيشوايانش درگردانند

وَاللَّذِينَ إِذَا أَصَانَهُمُ الْنَغْيُ هُمْ يَتَتَصِرُونَ (٣٩) وَ خَرَاهُ سَئِنَةٍ سَئِنَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَمَا وَ أَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِلَـٰهُ لا يُحِتُّ الطَّالِمِينَ (٤٠)

۳۹ و کسانی که حول ستمی بر آنها می رساد باری می طبیند ۴۰ و کیفر بادی، مجاراتی همانیدان است، پس کسی که بیخشد و اصلاح بماید پس احرش بر حداوید است، همانا که حداوید ستمکاران ر درست بمی دارد

۱ من لا یحصره العقیه، ج ۴، ص ۴۰۰ ؛ بحارالاتوار، ج ۶۸ من ۴۱۷ ؛ تفسیر بنرهان، ج ۱۷ من ۹۷۳ من ۹۷۳ من ۱۸۳ من ۱۸۳ مناد المام ۱۸۳ مناد المام ۱۸۳ مناد آنه ۸۳ مناد آنه ۱۸۳ مناد آنه ۸۳ مناد آنه ۱۸۳ مناد آنه ۱۸ مناد ۱۸ مناد آنه ۱۸ مناد ۱۸ مناد آنه از ۱۸ من

﴿ وَ الَّذِينَ إِذَا أَضَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَتَصِرُونَ ﴾ يعنى هنگامى كه بر آنها ستمى مىشود انتقام مىگيرند و اين اجازه بر ستم ديده است كه احتيار دارد اگر خواست انتقام بگيرد و اگر خواست ببخشد و اگر خواست بر آن جزا داده مىشود چنانكه خداوند فرمود. ﴿ وَ جَزَاءُ سَيَّةً سَيَّةً مِثْلُهًا ﴾ يعنى بيش از حد ستمى كه بر تو وارد شده انتقام مگير؛ سپس فرمود: ﴿ فَمَنْ عَفًا وَ أَصْلَحَ فَجُرُهُ عَلَى اللّٰهِ ﴾ پس كسى كه ببخشد و اصلاح نمايد پس اجرش بر خداوند است. ﴿

وَ لَمَنِ الْتَصَرّ بَعْدَ طَلَمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِلِ (۴۱) أَنَّ السَّبِلُ عَلَى الَّذَبِنَ بَطْلِمُونَ النَّـاسَ وَ يَسْغُونَ فِــي الْأَرْضِ بِـغَيْرِ الْــخَقُّ أُولِيْكَ لَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ (۴۲)

وَلَمَنْ صَبَرَ وَ غَفَرَ إِنَّ دَلِكَ لَمَنْ عَزْمِ الْأُمُورِ (٤٣)

وَ مَنْ يُصُلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ وَلِيٍّ مِنْ نَعْدِهِ وَ تَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَدات يَقُولُونَ هَلْ إِلَى مَرَدٍ مِنْ سَبِيلِ ۚ (۴۴)

وَ تَزَاهُمْ يُغْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذُّكُ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفِ حَفِيٍّ وَ قَالَ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الْمُطْسِرِينَ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفَسَهُمْ وَ أَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَلا إِنَّ الظّلِمِينَ في عَدابٍ مُقيمٍ (٢٥)

وَ مَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِياءً يُتَصْرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ مَنْ يُضَلِّل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلِ (۴۹)

۴۱ ـ و کسی که بعد از مظلوم واقع شدن کمک بطلبد، هیچ گساهی سر او بیست

۴۲ هماناگاه برای کسانی است که بر مردم ستم میکند. و در روی زمین

١. تقسير صائي، ۾ عياص ١٧٤؛ تقسير برهاڻ، ۾ ١٧ص ١٦

به باحق مشم روا می داریان برای اینها عداب در دباکی است

۴۲ دو کسی که مبیر کند و پنجشد، همانا این تصمیمی نجاست.

۴۴ و کسی را که حداوندگمراه کند بعد از حداونا، ولی و پاوری بر ی و نسب و ستمکاران را می سی هنگامی که عدات را می پسا، میگوست با راهی برای بازگشت (به دنیا) هست؟

۴۵ رو آنها را مینینی که در اتش جهنم عرضه میشوند و در روی دلت و خواری حالتم هستند و روی دلت و خواری حالتم هستند و ریز چشمی (در آنش دورج) نگاه میکند و قیامت کسانی که ایمان آوردهاند میگویند ریانکاران کسانی هستند که روز قیامت خود و خانوادهشان را در علیب انداختهاند. آگاه باشید همان ستمکاران در علیب همیشگی گرآفتاری هستنگ

۴۶ ـ و آمها به غِیر ایز خدآوند یآوری نشارند که یاریشان نماید، و کسی را که حد، وید گمراه مماید هیچ راه مجانی برای او نمی باشد.

﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ \* ستمكاران را مىبينى كه برحق آل محمد اللَّهِ ستم كردواند.

﴿ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلُ إِلَىٰ مَرَدٍّ مِنْ سَبِيلٍ \* ينعنى آيا راهى براى بركشت به سوى دنيا هست.

ابو حمزة ثمالي گويد شديدم كه امام باقر الله عند الله عند أية عن أمَنِ التَصَرَ بَعْدَ طُلُمِهِ \* فرمود: مراد حضرت قائم الله و اصحاب آن حضرت مي باشد

﴿ فَنُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ يعنى حضرت قائم زمانى كه قيام كند از بنى اميه و از دروغگويان و ماصبين و باران انها انتقام مى گيرد أو آن قول خداوند است كه مى فرمايد: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَطَلِّمُونَ النَّاسَ وَ يَبْغُونَ فِي

١ تاويل الايات الظاهره، ص ٥٣٤

الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ نَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ همانا كناه براى كسانى است كه بر مردم ستم مىكنىد، و در روى زمين به ناحق ستم روا مىدارند، براى ايـنها عذاب دردناكى است. أ

 «ثَرَى الظُّالِمِينَ ﴾ آياستم كنندگان در حق آل محمد را مىبينى
 «لَمُّا رَأُوُّا الْعَذَابَ ﴾ يعنى هنگامى كه على اللَّهُ كه باعث عداب آنهاست چون در دنيا از او پيروى نكردند مىباشد

﴿ يَقُولُونَ هَلُ إِلَى مَرَدٌ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ يعنى آيا راهى وجود دارد كه ما على الله الدوست بداريم.

﴿ وَ تَرَاهُمْ يُعُرِّضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذَّلَ ﴾ يعنى براى حضرت على النَّلَةِ از جهت ذلت و خوارى فروتن باشندا ع

﴿يَنْظُرُونَ ﴾ يعني به على النُّهُ نكاه ميكنند.

﴿ مِنْ طَرُفٍ خَفِي وَ قَالَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى آل محمد و شيعيان آنها. ﴿ إِنَّ الْحَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَ أَعْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلاَ إِنَّ الظَّالِمِينَ " يعنى ستم كنندگان به حق آل محمد.

﴿ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ ﴾ به خدا سوگند يعنى ناصبين آنهايي كه دشمني با على الله و ذرية آن حضرت را بر با نمودند و دروغگويان در عذاب دائمي و جاودان هستند.

﴿ وَ مَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيَاءَ يَتُصُرُّونَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ مَنْ يُصَّلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ و آنها به غير از خداوند ياورى ندارند كه ياريشان نمايند، و كسى را كه خداوند كمراه نمايد هيچ راه نجاتى براى او نمى باشد. <sup>٢</sup>

<sup>1</sup> بحارالاتوار،ج ۵۱ من ۲۸

<sup>؟</sup> تعدير صافي، ح عرص ٢٧٤؛ بورالثقلب، ح ٢، ص ١٥٨٥؛ تعمير يرهان، ج ٧، ص ٩٤

لِمَهِ مُلَكُ الشَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَتُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنْ تَا وَ يَهَتُ لِمَنْ يَشَاءُ اللَّذَكُورَ (۴۹)

أَوْ يُرَوَجُهُمْ ذُكُواناً وَ إِنَاناً وَ يَجْعَلُ مَنْ يَشَاهُ غَفِيماً إِنَّهُ عَلِيمٌ قَديرٌ (٥٠) ٢٩ ـ مالكيب اسمانها و زمين از براى حداويد اسب، هر چه را بنجو هند مي أفريند، به هر كس كه بخواهد فرزيد دختر مى بخشد و به هر كس كه بخواهد فرزيد يسر عطا مي كند

۵۰ یا (اگر بخواهد) دختر و پسر را (در قلو) برای آنها قرار میدهد، و هر کسی راکه بخواهد عقیم میکند، همانا او دانا و قادر است

ابی الجارود گوید که امام باقر ﴿ الله دربارهٔ آیهٔ دیل فرمود: ﴿ یُهُبُ لِمَنْ یَشَاهُ إِنَاتًا ﴾ یعنی به هر کس مخواهد دختر می دهد بدون پسر ﴿ وَ یَهَبُ لِمَنْ یَشَاهُ الذُّکُورَ ﴾ یعنی به هر کس بخواهد پسر می دهد بدون دختر ﴿ أَوْ یُزَوِّجُهُمْ دُکُرْاناً رَ إِنَّانٌ ﴾ یا هر دو را اعم از پسر و دختر به یک زوج عنایت می دهند.

«الله مُلْکُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ـ تَا ـ وَ يَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً «محمد بن سعيد گويد يحيي بن أكثم از موسى بن محمد دربارهٔ مسائلي سوال كرد و گفت: دربارهٔ آية ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمُ ذُكُرُ اناً وَ إِناثاً ﴾ بكو كه آيا خداوند پسران را به بندگان تزويج ميكند و حال اينكه قوم لوط را به خاطر همين عملشال عذاب و هلاك نمود؟

پس موسی از برادرش أبا الحسن العسكری الله سوال كرد و آن حضرت جواب داد: اما آیة ﴿أَرْ یُزْرُجُهُمْ ذُكْرَاناً وَ إِنَاناً ﴾ این است كه خداوند تبارک و تعالی برای پسران مطیع، زنانی از حور العین را به ازدواج آنها در می آورد و برای زنان مطیع خودش نیز مردان مومن را به ازدواج آنها در می آورد و معاذالله كه خدای تعالی خواسته باشد آنچه را كه تو تلبیس كردهای بر نفس

خود أن جهت طلب رخصت أن ارتكاب أين نوع حرامي، پس أين آيه را خواندند كه ﴿ مَنْ يَقْعَلْ ذَٰلِكَ يَنْقَ أَثَاماً يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ يَخَلَّدُ فِيهِ مُهَاناً \* اكر توبه نكند. أ

وَ مَا كَانَ لِمُشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحْيَا أَوْ مِنْ وَزَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٍّ حَكِيمٌ (٥١)

وَ كَدَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا مَا كُنْتَ تَـذَرِي مَـا الْكِتْبُ وَلاَ الْإِبِمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ مُوراً نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَ إِنْكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُشتَقِيم (٥٢)

۵۱ و برای هیچ نشری سراوار نیست که حلاوند با او سخن نگوید مگر از طریق وحی یا از پشت پردهای یا اینکه رسبولی میهرستد و آسچه را که میخواهد به ادبش بر او وحی میکند، همانا او بلند مرتبه و حکیم است.
۵۲ و اینچتین به تو نیز روحی را به فرمان خود وحی کردیم، پیش از این بمی دانستی که کتاب و ایمان چیست، و لکن آن را بوری قرار دادیم و هر کسی او بندگانمان را که بخواهیم به وسیلهٔ آن هدایت میکنم، و همانا تو به سوی هراط فستقیم همایت میکنی،

۵۳\_ راه حفاویدی که آنچه در آسمان ها و رمین است از برای اوست، آگاه ماشید که بازگشت تمام کارها به سوی حفاوید است.

۱ مستدرک الوسائل، ج ۱۴، من ۱۳۲۷؛ بحار الانبرار، ج ۱۷۶ من ۶۶ و ح ۱۰۱، ص ۱۳۵، بروزائتقلس، ج ۱۴ من ۱۸۶ و و د ۱۰۱، ص ۱۳۵، بور آلتقلس، ج ۱۴ من ۱۸۶

﴿ وَ مَا كَانَ لِيَشَرِ أَنْ بُكُلِّمَهُ اللّٰهُ إِلاّ وَحْياً أَوْ مِنْ وَزَاءِ حِجْابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ \* وحى مستقيم و مشاقهة است و وحى الهام و وحى الهام ان است كه در قبلب واقع مى شود بنا از پشت پىرده و حسماسى است همچىانكه خداوند بنا پيامبرش محمد عَلَيْنَ و نيز بنا موسى الله از اتش سحن كفت \* أَوْ مِنْ وَزَاءِ حِجْابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ \* وحى مشافهة يعنى به سوى مردم أ

سپس به پیامبرش ﷺ فرمود: "وَ كَذَٰلِكَ أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا ما كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَ لاَ الْإِیمَانُ ؟ روح القدسی، که امام صادق ﷺ دربارهٔ آیهٔ \* وَ یَسْنَلُونَکَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ؟ " فرمود. روح القدس ملکی بزرگتر از جبرئیل و میکائیل است که جا رسول خدا ﷺ بوده و با ائمه ﷺ نیز هست."

سپس كنايه از اميرالمؤمنين الله أورده و فرمود: \*وَ لَكِنْ جَعَلْنه أُنُوراً نَهُدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنا ﴾ و دليل بر اينكه مراد از دور حصرت اميرالمؤمنين الله مى باشد آية \*وَ اتَبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ .... \* أَمَى باشد ابوحمزه از امام باقر الله دربارة قول خداوند به پيامبرش بَهِ \* ماكنت تدري مَا الْكِتَابُ وَ لاَ الْإِيمَانُ وَ لَكِنْ جَعَلْناهُ نُوراً \* فرمود: يعني على الله كه حضرت على الله همال نور است.

﴿ نَهُدِي بِهِ مَنْ نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنًا ﴾ يعني حضرت على الله كه مخلوقات ب وسيلة أن حضرت هدايت مي يابند و خداوند به پيامبرش ﷺ فرمود ، ﴿ وَ

ا مفسیر صافی، ج شمس ۱۳۷۹ مفسیر برهان، ج ۱۰ ص ۱۰۰ بورالثقلب، ح ۴ می ۵۸۷
 ۱ سر،،، آیهٔ ۸۵ دربارهٔ روح از تو سؤال میکند. نگو روح از امر پروردگارم سب
 ۳ بخارالاتوار، ج ۱۸، ص ۲۵۴ و ج ۲۵، ص ۴۷ تاویل الامات الظاهره، ص ۵۵۰
 ۴. اعراف، ایهٔ ۱۵۷ ؛ از توری که با او تازل شده پیروی کنید.

إِنَّكَ لَتَهْدِي إِلِى صِرْاطٍ مُسْتَقِيمٍ \* يعنى بدرستى كه تو امر به ولايت على الله على الله ولايت على الله كرده و مردم را دعوت به سوى آن مىكنى، كه على الله همان صراط مستقيم است.

﴿ صِراطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمازاتِ وَ مَا هِنِي الْأَرْضِ ﴾ بعنى خداوند عملي الله را خازن انهه در آسمانها و زمين است قرار داده است و آن حضرت را امين بر آنها نعوده است.

﴿ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ آكاه باشيد كه بازكشت تمام كارها به سـوى خداوند است. أ

﴿ رَ إِنَّكَ لَتَهُدِي إِلَى صِراطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يعنى هميشه به سوى امامت دعوت بكن. سپس قرمود • ﴿ صِرَاطِ اللَّهِ ﴾ يعنى حجت خداوندى كه آنچه در آسمانها و زمين است براى اوست. ﴿ أَلاَ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ آگاه باشيد كه بازگشت تمام كارها به سوى خداوند است:

صلت بن حره گوید با زید بن علی ای نشسته بودم که آیه فو اِنْک لَتَهْدِي إلی صِرَاطِمُسْتَقِیمٍ و را تلاوت کرده و گفت: به خدای کعنه سبوگند سردم به سوی علی این هدایت یافتند، هر کس که گمراه شد که شد و هر کس که هدایت یافت که یافت. آ

ا. تفسیر صافی، ج عرص ۱۳۸۰ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۰۳ و تورالتقلین، ج ۲، ص ۱۹۰۰ ۲ بخارالانوار، ج ۲۵، ص ۱۳۶۰ نفسیر قرات کوفی، ص ۴۰۰۰ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۰۳

# تفسير سورة زخرف

٤٣ – سورة زخـرف در مكــه

نازل شده و دارای ۸۹ آیـه

است.

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ (٢)

البحم

۲\_سوگند به کتاب میس

﴿ حَمِ ۞ وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ كه ﴿ حَمِ ﴾ حَرَفِي از اسم اعظم الهي است. ﴿ وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ يعني قرآن واضح و روشنّ است.

وَ إِنَّهُ فِي أُمُّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيَّ حَكْبِمُ (۴) أَ فَنَضْرِتُ عَكُمُ الذِّكْرَ صَفْحاً أَنْ كُنْتُمْ قَوْماً مُشْرِفِينَ (۵) ٣ ـ و همانا أن در المالكتاب برد ما طف پایه و محكم است ۵ ـ آباایس دكر را از شما بگیریم چون قومی اسرافكار هستید؟

﴿ وَ إِنَّهُ فِي أُمُّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيَّ حَكِيمٌ \* يعنى اميرالمومنين النَّهُ در سورة حمد در آية ﴿ اهْدِنَا الصّراطَالْمُسْتَقِيمَ \* نوشته شده است كه امام صادق الله مى فرمايد: ﴿ اهْدِنَا الصّراطَالْمُسْتَقِيمَ \* همان اميرالمومنين النَّهُ است. ا

١. بورالثقلين، ج ٢٠ من ٥٩١؛ تقسير برهان، ج ٧، ص ١٠٤

﴿ أَفَتَضُرِتُ عَنْكُمُ الذِّكْرَ صَفْحاً \* كه استعهام است يعنى شما را بيهوده دعوت مىكىيم و ايا شما را مدون هيچ پيامبرى يا امامي و يا حجتي رها كبيم

> وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِنْ سَيِّ فِي الْأَوْلِينَ (٦) و ما يَأْسِهِمْ مِنْ سَيِّ إِلاَ كَانُوا به يَشْتَهْرِؤُنَ (٣) فَأَهْلَكُنَا أَشَدُ مِنْهُمْ نَطْشَأَ وَ مَضَى مَثَلُ الْأَوْلِينَ (٨) عَدو جه بسيار بياسراني كه در ميان گذشتگان فرستاديم

۷ و هیچ پیامبری برای آنها بمی آمد مگر آنکه او را مسجره می کردنا. ۸ پس ما کسانی را که قوی تر از آنها بودناد را هلاک کردیم، کنه دانستان پیشینیان گذشت. ﴿ ﴾

﴿ وَكُمْ أَرْسَلُكَ مِنْ نَبِيٍّ فِي الْأَوْلِينَ وَهَا يَأْتِيهِمْ مِنْ نَبِيٍّ \_ تا \_أَشَدَّمِنْهُمْ \* يعنى از قريش

﴿ بَطْشاً وَ مَضِي مَثَلُ الْأُولِينَ ﴾ نيرومندتر از آنها بودند كه داستان پيشينيان گذشت.

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً وَ جَعَلَ لَكُمْ فِيها شَئلاً لَعَلَّكُمْ ثَهْنَدُونَ (١٠) وَ السَّدِي نَسَرُّلَ مِسَنَ السَّمَاءِ صَاءً بِعَدَرٍ فَعَالَشَوْنَا بِنِهِ بَـلَّدَةً مَيْناً كَـذَلِكَ تُخْرَجُونَ (١١)

۱۰ همان حدایی که زمین را برای شما محل آرامش قرار داد، و برای شما
 در آن واههایی قرار داد، شاید که هدانت شوید.

11 ـــ همان ختایی که از آسمان آبی را به انداره نارل کرد، پس به وسیلهٔ آن رمین مُرده را زمامه گردانسیام همین گومه نسیز (از قسرها) پسیرون آورده

مىشويلد

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً ﴾ كه مراد از ﴿ مهد ﴾ مستقر است. ﴿ وَ جَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُلاً ﴾ يعني طرق، راهمائي است.

﴿لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ يعني شايد كه هدايت يابيد.

سپس بر دهریون احتجاج کرده و فرمود ﴿ وَ الَّذِي نَزُّلَ مِنَ السَّناءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنُّشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذَٰلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ و همان خدایی که از آسمان آبی را به اندازه بارل کرد، پس به وسیلهٔ آن زمین مُرده را زنده گردانیدیم. همین گونه (از قبرها) بیرون آورده میشوید.

وَ الَّـــذي خَمَاقَ الْأَزْوَاجَ كُـلُهَا وَ حِمَلَ لَكُــمْ مِـنَ الْـفَلَكِ وَ الْأَنْـعَامِ مـــ تَرْكَبُونَ (١٢)

لِتَشْتَوْواعَلَىٰ ظُهُورِهِ ثُمَّ تَدُّكُرُوا نِعْمَةً رَبُكُمْ إِذَا اسْتَوَيْثُمْ عَلَيْهِ وَ تَـغُولُوا سُبْخَانَ لَدي سَخَّرَ لَـا هَذَا وَ مَاكُنَا لَهُ مُغْرِسِنَ (١٣)

11 همان خدایی که همهٔ موجودات را زوج آفریا، و برای شما از کشتیها و چهارپایان مرکبهایی قرار داد که بر آنها سوار میشویاد

11- تا بر پشت آنها سوار شوید، سپس هنگامی که بر آنها سوار شدید (و آرام گرفتید) بعمت پروردگارتان را متذکر شوید و نگویند باک و منزه است حدایی که اینها را مسجر ما ساحت، و گرنه ما قادر بر مسجر کنردن انبها

﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْقُلْكِ وَ الْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ اين آيه عطف بر آية ﴿ وَالْأَنْعَامَ حَلَقَهَا لَكُمْ فِيها دِفْءٌ وَ مَنافِعٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ أميباشد.

۱ محل، آنه ۵۰ و چهارپایان را که برای شما در آنها (وسیلهٔ) گرمی و سودهاست افریک و ار

﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةً رَبُّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَ تَقُولُوا سُبْحانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هذَا وَ مَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ؟

اصبغ بن نباته گوید. رکتاب مترکب امیرالمؤمنین ای گرفتم تا آن حضرت سوار شود، در هنگام سوار شدن سترش را بلند کرده و تنسمی نمودند. به آن حضرت عرض کردم ای امیرالمومنین دیدم که سرتان را بلند نموده و تبسم نمودید؟

فرمودند: بله ای اصبع من نیز روزی رکاب مرکب رسول خدا را کروته
بودم همانطور که شما گرفتید که آن حضرت سرش را بلند کرده و تبسمی
معودند، از علت تبسم آن بزرگوار سوال کردم همچنانکه شما سوال کردید،
که آنچه پیامبر به من فرمودند الآن به شما خواهم گفت، روزی مرکب آن
حضرت را نگه داشته بودم تا سوار شود که هنگام سوار شدن سرش را به
سوی آسمان بلند کرده و تبسمی نعود

عرض کردم. ای رسول خدا ﷺ برای چه سرت را به سوی آسمان بلند کرده و تبسم نمودید؟

قرمودند اى على اهر كس هنگام سوار شدن بر مركب آية الكرسى را بخوالد و بعد از آن بگويد «أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم و أتوب إليه اللهم اغفر لي ذنوبي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أثت» خداوند كريم مى فرمايد. اى ملائكة من بندة من مى داند كه غير از من كسى گناهان را نمى آمرزد، شاهد باشيد كه من گناهان او را آمرزيدم. ا

<sup>(</sup>محصولات لبي و گوشتي)شان مي حوريد

١ من لا يحصره العقيه، ح ١٢ من ٢٧٢ ؛ امالي شبح صدوق، من ١٥٠٧ الاميان، من ١١٠٨ ،
 محاسن برقي، ح ٢، ص ٢٥٢ ؛ مكارم الاحلاق، من ٢٣٨ ؛ بورالثقلن، ح ٢، من ١٥٩٣ : تصنير برهان، ج ١٠٥٠ .

# آیهای برای سوار شدن برچهارپایان وکشتی ها در بیابان و دریا ﴿ سُبْخَانَ الَّذِی سَخَّرَ لَنَا هَٰذَا وَ مَاكُنَّا لَهُ مُقْرِئِينَ ﴾

علی بن اسباط گوید. کالایی را برای فروش به مدینه بردم که کسی آنها را نخرید و کُلاً رو دست من ماند، به مدینه آمده نزد امام رضائل رفته و عرض کردم: فدایت گردم کالایی را برای فروش به مکه بردم که کسی آنها را نخرید، حال قصد مصر را کردهام آیا از مسیر دریا بروم یا از مسیر خشکی؟

فرمود: مصر مرگبار است، چشمها در آن اشک ریزان و عمرها کوتاه است، رسول خدا بیش فرمود: سرهایتان را با گل مصر نشوئید و از کورههای آن آب ننوشید چون که آن ذلت می آورد و غیرت را از بین می برد، سپس فرمود: برای تو زیانی ندارد اینکه سه مسجد رسول خدا بیش بروی و دو رکعت نماز بخوانی و صد و یک بار از خداوند طلب خیر کنی و چون تصمیم بر حرکت گرفتی و خواستی سوار کشتی و یا مرکبت شوی، نگو: ششخان بر حرکت گرفتی و خواستی سوار کشتی و یا مرکبت شوی، نگو: ششخان الذی سخر کنی شود و این دعا را بخواند و از پشت آن مرکب بیفتد هیچ آسیبی به او مرکبی شود و این دعا را بخواند و از پشت آن مرکب بیفتد هیچ آسیبی به او نمی رسد.

و اگر سوار كشتى شدى در هنگام سوار شدن بكو: ﴿ بِسَمِ اللّهِ مَجْراها وَ مُرْساها ﴾ ، هنگامى كه دريا طوفانى شد و امواج زد، به سمت چپ كشتى رفته و با دستت به موج اشاره كرده و بكو. «اسكن بسكينة الله و قر بقرار الله و لاحول و لا قوة إلا بالله».

علی بن اسباط گوید سوار بر کشتی شدم چون دریا موّاج شد آنچه را که حضرت الله فرموده بود را گفتم صوح آرام گرفت و هیچ گرفتاری به ما نرسید.

عرض كردم فدايت گردما سكينه چيست؟

فرمود: بادی از بهشت است که صورتی طیب مانند صورت انسال دارد که با پیامبرال بوده و با مومئین نیز میباشد. ۱

وَ حَملُوا لَهُ مِنْ عِبادِهِ جُزْءاً إِنَّ الْإِنسانَ لَكُمُورُ مُبِينٌ (١٥)
 أَمِ اتَّخَذَ مِمْا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصْفَاكُمْ بِالْسَينَ (١٦)
 وَ إِدَا تُشْرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلاً ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَ هُـوَ
 كَظَيمٌ (١٧)

۵ دو برای حداوید از میان بندگانش جرئی قرار دادید، همانا انسان کفران
 کنندهٔ آشکاری است.

15 \_ آیا عداوند از میان آفریدمهایش دختران را سرای حبود ببرگریده. و پسران را برای شما برگزید؟

۱۷ ـ و هنگامی که به هر کدام آنها به آنچه که درای حداوند رحمان نست میدهند بشارت میدادند، صنورتش از فنرط سازاحتی سیاه میرشد و خشمگین میگردید

﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً ﴾ قريش گفتند كه ملائكه دختران خداوند

سپس خداوند در مقام سؤال مىفرمايد: ﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخُلُقُ بَنَاتٍ وَ أَصُفْ كُمُ بِالْبَتِينَ \* وَ إِذَا بُشَّرَ أَحَدُّهُمْ بِمَا ضَرَبُ لِلرَّحْمُنِ مَثَلاً \* يعنى زمانى كه براى آنها دخترانى به دنيامى امد.

﴿ ظَلَّ وَجُهُهُ مُسْوَدًّا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ كه اين آيه عطف بر آية ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِللَّهِ

١ بحار الاتوار، ج ٧٣ من ٢٨٦ ؛ تفسير برهال، ج ٧، ص ١١٠

# الْبَنَاتِ سُبُحَانَهُ وَ لَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ أميباشد.

اً وَ مَنْ يُسَشَّوُا فِي الْحِلْنِةِ وَ هُوَ فِي الْخِصامِ غَيْرُ مُبينٍ (١٨) وَ جَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمٰنِ إِنَاثًا أَ شَهِدُوا خَـلْقَهُمْ سَـنَّكُنْتُ شَهِ.دَنُهُمْ وَ يُشْنَلُونَ (١٩)

وَ قَالُوا لَوْ شَاهَ الرَّحْمَلُ مَا عَنَدُمَاهُمْ مَا لَهُمْ بِلَالِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمَمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ (٢٠)

۱۸ ـ آیا کسی را که با زیورآلات پرورش مییامد (یمنی دختران) و در هنگام جدال (ازگرفتن حقوق خود) عاجز است (را فرزند خداوند میخوانید) ۲ ـ و فرشتگان را که بندگان حداوئد رحمان هستند را دختر پنداشتند، آیا شاهد آفرینش آنها بودهاند؟ که برودی شهادت آنها بوشته میشود و مورد باز خواست قرار میگیرمد: ایساست:

۲۰ ... و آنها (مشرکان) گفتند اگر خفاوند رحمان مسیحواست منا آنبها ر نمیپرستیدیم، گفتار اینها از روی علم و دانش نیست، آنها حر دروع چیر دیگری تمریگوینه

﴿ أَوْ مَنْ يُنَشِّؤُا فِي الْجِلْيَةِ ﴾ يعنى در طلا پرورده مىشود.

﴿ وَ هُوَ فِي الْخِطَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ همانا خداوند به صوسى النَّه قدرتى اعطا نمود كه فرعون صورت ولباسهاى او را از طلا ديد و گفت: ﴿ أَ وَ مَنْ يُنَشُّوا فِي الْجِلْيَةِ ﴾ يعنى با طلا پرورده مىشود.

﴿ وَ هُو فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ كلام آشكار نيست و از براى مردم نيز

۱ بیجن، آیهٔ ۵۷ و دخیران را (به عنوان فرزند) برای خدا قرار میدهند او منزه (از تنوالد و تناسل) است ولی برای خودشان آمچه راکه (از پسران) میلی فارند (به عنوان فرزند قرار می دهند).

روشن میشود و اگر پیامبر بود به حلاف مردم بود.

\*وَ جَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَٰنِ إِنَّاثاً \* عطف بر ان چيزى است كه قريش گفتند ملائكه دختران خداوند هستند در آية فَ وَ جَعَلُوا لَـهُ مِنْ عِبدِهِ جُزُءاً \* كه خداوند آن رارد كرده و فرمود: ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمُ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُم وَ يُسْتَلُونَ ﴾ كه خداوند آن رارد كرده و فرمود: ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمُ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُم وَ يُسْتَلُونَ ﴾ آيا شاهد آفرينش آمها بودهاند؟ كه بزودى شهادت آنهانوشته مىشود و مورد باز خواست قرار مىگيرند.

﴿إِنَّ هُمْ إِلاَّ يَخُرُصُونَ \* يعني بدون علم محتاج هستند.

بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَلَمَا آبَاءَنَا بِعَلَىٰ أَمَّةِ وَ إِنَّا عَلَىٰ آثَارِهِمْ مُهْتَدُونَ (٣٣) ٣٢ ـ بلكه كتند ما بدران حود را به آئيس بافتيم و ما نبر بنر پنيروى آسه هذايت يافتهايم

﴿ بَلُ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنًا آبًاءًنَّا عَلَىٰ آَمَّةٍ ﴾ يعنى بر مذهبى هستند كه امت سه معناى مدهب است.

﴿ وَ إِنَّ عَلَى آثَارِهِمْ مُّهُمَّدُونَ ﴾ و ما نيز بر پيروي آنها هدايت يافتهايم.

رَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَ قَوْمِهِ إِنِّنِي بَرَاةٌ مِمَّا تَغْتُدُونَ (٣٦) إِلاَّ النَّذِي فَطَرَئى فَإِنَّهُ سَيَهَدِينِ (٣٧) وَ خَعَلْهَا كَلِمَةُ بِالْفِيَةُ فِي غَقِيهِ لَعلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢٨)

۳۶ ــ و (بناد بناور) هنگامی که ایرلفیم به پدر و قومش گفت می از آنچه که شما می پرستید بیراز هستم

۲۷ ـ مگر کسی که مرا آفریده و مرا هدایت حواهد کرد.

۲۸ کلمهٔ باقیه (توحید) را در بسارهای بعد از خود قرار داد شاید که ب

مبوى حداويد يار گرديد

\* وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ وَ قَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِثًا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلاَّ الَّذِي فَـطَرَنِي \* يعنى مراحلق كردكه ﴿فَطْرِنَى ﴾ به معناى «خلقنى» است.

اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عِنى بزودى براى من روشن مىشود.

سيس الله المَّهُ النِّيُ وَالنَّكُو كُودِهُ وَ فَرَمُودِ: ﴿ وَجَعَلَهُا كُلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمُ يُرْجِعُونَ ﴾ يعنى الله اللَّهِ به دنيا مر مى كردند. \

وَ قَالُوا لَوْ لَا نُزُلَ هَذَا الْقُرْآلُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْبَدَيْنِ عَظِيمٍ (٣١) أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتْ رَبِّكَ مَحْنُ فَسَمْنَا بَيْتَهُمْ مَعِيثَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيا وَرَفَعْنَا نَعْصَهُمْ فَوْقَ تَعْضِ دَرَحاتٍ لِيَتَّجِذَ تَعْضُهُمْ بَعْصاً سُخْرِيَّ وَ رَحْمَتْ وَلَكَ خَيْرٌ مِمَا يَجْمَعُونَ (٣٢)

۳۱ و گفتند چراایس قرآن در مودی بزرگ از دو قریه (مکّه و طائف) بارل بشده است؟

۱۲ آیا آنها رحمت پروردگارت را تقسیم میکسد؟ ما معیشت آنها را در رباگانی دنیا تقسیم کردهایم، و معسی را بر بعصی دیگر برتری دادهایم تا معسی از آنها بعصی دیگر را کمیجر کنند، و رحمت پروردگارت از آنچه که آنها جمع میکنند بهتر است.

خداوند گفتار قریش را مقل کرده و فرمود: ﴿ وَ قَالُوا لَوْ لاَ نُزَّلُ هَذَا الْقُرْآنُ \* يعني جرا اين قرآن نازل نشد.

﴿عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتُيْنِ عَظِيمٍ ﴾ بر مرد ثروتمند دو شهر مكه و طائف عروة بن مسعود.

١. تقسير صلقي، ج ۶، ص ١٣٩٠ تقسير برهان، ج ٧، ص ١١٩

و مراد از «قریتین» مکه و طائف میباشد. عروه عرامت و حریمه ها را او مال خود پرداخت میکرد و عموی مغیره بن شعبه بود، پس خداوند قرنش را رد کرده و مرمود. \* أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبُكَ \* یعنی نبوت و قرآن.

همكامى كه كفتند براى چه بر عروة من مستعود نمازل نحى شود سبيس خداوند فرمود: "نَحْنُ قَسَمْنابَيْتَهُمُّ مَعِيشَتَهُمُّ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ رَفَعْد بَعُضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ ذَرَجَاتٍ " يعنى در مال و فررندان.

﴿لِيتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضَا سُخْرِيًّا وَ رَحْمَتُ رَيُّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ اين بزرگترين دليل خداوند بر توحيد است زيرا ميان هيات و تشابهات و تصميمات و خواسته هايشان اختلاف است تا همديگر را ياري كند زيرا هيچ كسي نمي تواند روي پاي خودش بايستد و پادشاهان و رهيران سي بياز ار مردم نيستند و به خاطر همين دبيا مي چرجد و مطوقات هم مامور هستند و هم بهي شده و هم مكلف به اصوري و اگر هر انساني خودش تمام كارها و خواسته هايش را انجام مي داد و تمام حرفه ها را مي دانست عالم يک چشم بر خواسته هايش را انجام مي داد و تمام حرفه ها را مي دانست عالم يک چشم بر هم زدني پايدار نمي ماند و لكن خداوند عزو حل بين آنها هيات گوناگون قرار داد كه آن از بزرگترين دلالت بر توحيد است. ا

وَ لَوْ لَا أَنْ يَكُونَ النّاشِ أَمَّةً وَاحَدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْسِ لِيُتُوتِهِمْ شُقَفاً مِنْ فِضَهِ وَ مَعَارِحَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ (٣٣) وَ لِيُتُوتِهِمْ أَبُواباً وَ شُرُراً عَلَيْهَا يَذَكِؤُنَ (٣٣) وَ زُحُرُها وَ إِنْ كُلُ وَلِكَ لَمَا مَنَاعُ الْحَيَاةِ الدَّسِيا وَ الآخِرَةُ عِمَادُ رَبّكَ لِلْمُتَقْسِ (٣٥)

۱، تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۱۹

وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَٰنِ نُفَيِّضٌ لَهُ شَيْطَاناً فَهُو لَهُ فَربِنَّ (٣٦)

۱۳ و اگر به این بود که همهٔ مردم یک اشت می شدند، برای کسانی که به حدارید رحمان کافر شدماند سقف حانه هایشان را از نقره فرار می دادیم که با تردیاتهایی از مقف از بالا می رفسد.

۳۲ و برای حانههاپشال درها و بحثهایی قرار می دادیم که در آل تکنیه می زدند.

۲۵ ساو با اتواع ریستها، و همهٔ اینها بهرهٔ ریدگانی دنیوی است، و احرت بزد پروردگارت برای پرهیزگاران است.

۱۳۶ و هر کس از یاد حداوید روی گردان شبود، شبیطان را سه سنوع او مرورستیم که همیشها همیتشین او کاشد.

﴿ وَ لَوْ لا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أَمَّةً وَاجِدَةً ٢ يعني بريك مذهب.

﴿لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْنُونِ لِيَهُوتِهِمْ سُقُعاً مِنْ قِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ \* و نردبان هايشان را از نقره قرار مى داديم تا با آن نردبانهاى نقرهاى به بسالاى پشت بامها بروند.

﴿ وَ لِلْمِيُورِدِ مِنْ أَبُوالِها وَ شُرُراً عَلَيْها يَتَكِونُنَ ﴿ وَ زُخْرُفا ﴾ خانه اى كه آراسته به طلاباشد.

امام صدادق الله فرمود: اگر خداوند آن را انجام می داد احدی ایمان نمی آورد و لکن در میان مومنین شروتمندان و در میان کافران فقراء قرار داد و نیز در میان کافران شروتمندان و در میان مومنان فقراء قرار داد و سپس آنها را به وسیلهٔ امر و نهی و صبر و رضا امتحان نمود.

﴿ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمُنِ ﴾ يعنى كسى كه خود را از ذكر خداوند به كوردلى بزند. ﴿ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطُاناً فَهُو لَهُ قَرِينٌ \* شيطان را به سراع او مى فرستيم كه هميشه همىشير او باشد \

حَتَى إِدَا جَاءَمَا قَالَ بِالنِّبِ نَيْتِي وَ بَسُكُ ثُقَدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَيَشْنِ الْفَرِينُ (٣٨) وَ لَنْ يَشْعَكُمُ الْيَوْمَ إِدَّ ظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْقَدَابِ مُشْئَرَكُونَ (٣٩) أَ فَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي الْفَثْنِي وَ مَنْ كَانَ هِي صَلالٍ شَيْسٍ (٤٠) فَإِمَّا نَذُهَنَنُ بِكُ فَإِنَا مِنْهُمْ مُنْتَقَمُونَ (٤١) أَوْ تُربَّكُ اللَّذِي وَعَدْمَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِمْ مُقْتَدَرُونَ (٤٢)

وَاسْتَمْسِكُ بِالَّدِي أُوحِيَ إِلَيْكِ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقَيم (٢٣)

۳۸ تا هنگامی که نزد ما بیایان میگوید ای کاش میان می و نو فاصلهای به المازهٔ مشرق و معر<del>ب تزمکه چ</del>ه ید همیشینی بودی.

۲۹ ـ و (این پشیمانی) هرگر امرور (رور قهامت) بععی به حال شما بدورد. چراکه ستم کردید، (و امرور) در عداب دورج شریک هستید

۴۰ ــآیا تو می توانی سختت را به گوش کران برسانی یا کوران و کسانی که در گمراهی آشکاری هستند را هدایت کنی

۴۱ سپس هنگامی که تو را از میان آنها بنزیم از آنها انتفام میگیریم ۴۲ با آنچه را که مر آنها وعلم دادمایم به نو نشان می دهیم. که ما نو آنها تسلّط داریم.

۴۳ ـ پس به آمچه که بر تو وحی میشود را محکم نگیر، هماناک تو در صراط مستقیم هستی.

﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾

ابی حمزه ثمالی روایت کند که امام باقر الناخ فرمود: این آیه این چدین دارل شده است ختی إذا خاء ناه یعنی فلانی و فلامی که یکی از آنها سه دیگری هنگامی که می دیند گوید: خیا آیت بیتی و بیتک بعد المتشرقین فیش الفرین الفرین الفرین المسلمی کاش میال من و تو فاصله ای به اندارهٔ مشرق و مغرب بود که چه بد همنشینی بودی. پس خداوند به پیامبرش فرمود: به فلانی و فلانی و پیروان آمها مگو. خان یکف با خق آل محمد ستم کردند خان یک الفذاب مشتر کون و و امروز در عذاب دوزخ شریک هستید.

خداوند به پیامبرش عَیَالَهٔ فرمود. ﴿ أَ فَانْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَ مَنْ كَانَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ \* فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَهِمُونَ \* يعنى إز فلانى و فلانى. سپس خداوند به پیامبرش وحی نمود. ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ در على اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَهِيمٍ \* يعنى بدرستى كه تو بر ولايت على هستى و على همان صراط مستقيم است.

﴿ فَإِمَّا لَذُهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾

امام صادق عَلَيْة دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿فَإِمَّا مَدُّهَبَنَّ بِکَ ﴾ فرمود: اگر تو را ار مکه به مدینه هم ببریم، اراده کرده ایم که دوباره به مکه برگردانیم، و به وسیله علی بن ابی طالب این از اهل مکه انتقام بگیریم. ا

وَ إِنَّهُ لَدِكُرٌ لَكَ وَ لِفَوْمِكَ وَسَوْفَ تُشْنَلُونَ ﴿ ٢٠﴾

۴۴\_ و همانا آن ذکر (یادآوری) برای تو و قومت است، و بنرودی صورد سؤال خواهید شد.

عبد الرحمن بن كثير كويد از امام صادق الله الله عبد الرحمن بن كثير كُورُ لَكَ وَ

اً. تفسير برهال، ج ١٢٥ ص ١٢٥

لِقَوْمِکَ رَسَوْفَ تُسْتُلُونَ \* سوال کردم، فرمود ماییم که خدای تعالی امر کرده جمیع خلایق را که سؤال کنند از ما مسائل دینی خود را که ندانسته باشید

وَ سُنَلُ مَنْ أَرْسَلُنَا مِنْ قَتْلَكَ مِنْ رُسُلِنا أَ خَنطْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ آلِيهَةً يُغَنَّدُونَ (۴۵)

۴۵ ـ و از رسولاس که قبل از نو فرستادیم بهرس که آیا معبودایی به غیر از حلاوند رحمان برای پرستش قرار دادیم؟

### سوالات غلام آزاد شدة عمر از اعام باقر ﷺ

﴿ وَ شُئَلُ مَنْ أَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِـنْ دُونِ الرَّحْــننِ آلِــهَةً
 يُغْبَدُونَ

ابی ربیع گوید با امام باقر شید در سالی که هشام بن عبدالملک نیز در آن سال به حج آمده بود حج بجا آوردیم که با هشام، نافع بن ازرق غلام آزاد شده عمر بن خطاب بود در مقام رکن کعبه نافع نظرش به امام باقر شید افتاد که مردم اطراف آن حضرت را گرفته بودند و به هشام گفت ای امیر المومنین این مرد کیست که مردم اطراف او را گرفته اند؟

هشام از روی تمسخر گفت: او پیامبر اهل کوفه محمد بن علی بن حسین بن علی بن ابیطالب این است.

نافع گفت: الان می روم مسائلی چند از او سوال می کنم که پاسخ آنها را جز پیغمبر و وصلی او یا فرزند وصلی اش کسی دیگر نمی تواند جواب بدهد

هشام گفت: بروسؤال کن شاید او را در میان مردم خجل و شرمنده نمایی. نافع پیش رفت گفت: ای محمد بن علی این من تورات و انحیل و زبور و فرقان را حواده و حلال و حرام آنها را شناختهام از تو سؤالاتی میکنم که جز پیغمبر و وصنی او کسی دیگر نمی تواند جواب سؤالات مرا بدهد.

حضرت باقرطی سر مبارک را بلند نمود و فرمود. هر چه میخواهی سؤال کن.

عرص کرد: فاصله میان عیسی و محمد تنایش چند سال بوده است؟ فرمود: به اعتقاد خودم جواب بدهم یا به عقیده تر؟

عرض کرد: په هر دو،

فرمود: به اعتقاد من پانصدسال و به عقیدهٔ تو ششصدسال.

عرض كرد: بفرماييد معناى آيه ﴿ وَ شُئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رُسُلِنا مُنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجْعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْنَٰنِ آلِهَةً يُغْبَدُونَ ﴾ جيست محمد عَلَيْنَ كنام يك از پيغمسران را مشاهده معود تا از آنها سؤال و پرسش كند آيا فاصله ميان عيسى و او كه آخر پيغمبران است پانصند سأل نبود پس چگونه پيغمبران را ديده تا بتواند از آنها سؤالي نمايد؟

حضرت باقر النيّ در جواب او ابتدا آيه ﴿ سُبُخَانَ الَّذِي أَسُرىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكُنا حَوْلَهُ لِنُويهُ مِنْ آبَ بِنا ﴿ رَا تَلُوت نمود پس از آن فرمود از آباتيكه پروردگار به پيغمبرش در شب معراج نشان داد آن بود كه تمام پيغمبران را محشور و جمع نمود، جبرئيل آنها را صفعندي كرده سپس اذان و اقامه گفت هر فصلي دو مرتبه و «حي على خير العمل» را نيز گفت آنگاه محمد الله را مقدم داشت تا بر تمام پيعمبران امامت كرد و نماز خواند چون از نماز فارغ شد آية ﴿ وَ مُشَلّ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ كرد و نماز خواند چون از نماز فارغ شد آية ﴿ وَ مُشَلّ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ

۱ سر د، آیه ۱ د مرد و پاک است آن حدایی که شبی بندهاش (محمد صلی الله علیه و آنه و مدلم) را از مسجدالحرام به مسجد اقصی که پیرامویش را برکت دادیم، سیر (و حرکت) داده ب (بخشی) از بشانههای (عظمت و قدرت) حرد را به أو نشان دهیم.

رُسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْنَىٰ آلِهَمَّ تُعَيِّدُونَ ﴾ نازل شد، خطاب نمود به پیغمبر و فرمود از حمیع پیغمبران که در عقب تو حضور دارند سؤال کن چه چیز را پرستش میکنید و بر چه کسی شهادت و گواهی می دهید، تمام آنها گفتند شهادت می دهیم که پروردگاری جز خدای یکتا و یگانه نیست و سرای او شریک و مانندی نمی باشد و گواهی می دهیم بر توای محمد به شاه که فرستادهٔ شریک و مانندی نمی باشد و گواهی می دهیم بر توای محمد تا و و لایت علی بس خداوند هستی، و اقرار و اعتراف داریم بر نبوت تو و ولایت علی بس ایبطالب این بروردگار از ما حمیع پیغمبران عهد و پیمان گرفته بر نبوت تو و برویت تو و ولایت امیر المؤمنین علی بن ابیطالب این و فرزندان گرامیش

نافع گفت: راست فرمودید ای محمد بن علی اید سوکند به خدا شما انمه او مسیاء پیغمبر اکرم به فدا شما انمه او مسیاء پیغمبر اکرم به فرقان اسامی شما نوشته شده است و شما سزاوار تر از غیر خود تان می باشید. ا

وَ قَالُوا يَا أَيُهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَمَا رَئَكُ بِنَا عَهِدَ هِنْدَ كَ إِنَّا لَمُهْنَدُونَ (٤٩) فَنَمَا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الْعَذَاتِ إِذَا هُمْ يَنْكُنُونَ (٥٠) وَ الدى فِرْعَوْنُ هِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمٍ أَلْيَسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَ هذِهِ الْأَنْهِارُ نَجْري مِنْ تَحْتِي أَ فَلاَ نَيْهِرُونَ (٥١) أَمْ أَنَا خَيْرُ مِنْ هَذَا اللَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَ لا يَكَادُ يُبِينُ (٥٢) فَلَوْ لاَ أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةً مِنْ ذَهِي أَوْ جَاءَ مَعَهُ الْمَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ (٥٣) فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَاتُوا قَوْماً فَاسِقِينَ (٥٤)

۱ بحار الانوار، ج ۱۰، ص ۱۶۱ د بور الثقلب، ج ۱، ص ۲۰۵ تفسیر صافی، ح ۶، ص ۲۹۸
 کافی، ج ۸، ص ۱۲۰ د تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۳۴

## هَلَمًا آسَفُونًا الْتَفَمَّنا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٥)

۴۹ و گفتند ای ساحر، پروردگارت را به آن عهد که با تو کرده بحواه (تا علماب را از ما برطرف تماید) که ما بیر هدایت می باییم.

۵۰ پس هسگامی کنه عبدات را از اسها بدرداشتیم عنهد و پیرمایشان را میشگستند.

۱۵ و فرعون در میان قوم خود با داد و گفت: ای قوم، آیا حکومت مصر از برای می بیست؟ و این رودها به فیرمان مین در جبریاب سیستند؟ آیا معیبینید؟

۵۲\_آیا من از این کسی که از خانوادهٔ فقیر و بستی است و ربان گویایی میر مدارد برتر تیستم؟ ۱ ۱ میه

۵۳\_(و اگر راستگوست) جرا فسسدهایی از طلا تدارد با فرشتگان با او رم یاسیورمریم ... نیامدهاند؟

۵۲ پس قومش را حوار و دلیل شمرد تا همه فرمانبردار او شدند، هماناکه آنها قومی فاسق بودند.

۵۵\_پس هنگامی که ما را به حشم آوردند، ما نیز از آنها انتقام کشیدیم و همه را عرق نمودیم.

خداوند گفتهٔ فرعون و اصحابش را به موسی الله سقل کرده و فرمود: ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهَا الشَّاحِرُ \* يعني ای عالم ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّکَ بِمَا عَهِدَ عِنْدُکَ إِنَّنَا لَمُهُتَدُّونَ ﴾ پروردگارت را به آن عهد که با تو کرده بخواه (تا عذاب را از ما برطرف نماید) که ما نیز هدایت می یابیم.

سبس فرعون كفت ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَٰذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ ﴾ يعني موسى. ﴿ وَلا يَكُاذُ يُبِينٌ ﴾ يعني كلامش را روشن اداء مىكند. سيس فرمود: ﴿فَلُوْ لاَ أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسُورَةٌ ؟ يعني چرا دستبندهاي طلا بر او اويزان نيست.

﴿ مِنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ الْمَلائِكَةُ مُعُتّرِبِينَ ﴾ يسعني ينا مىلائكه سه همراه او نيستند.

﴿ فَاسْتَخَفُّ قَوْمَهُ ﴾ پس هنگامي كه آمها را فرا خواند.

﴿ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ ۞ فَلَقًا آسَـفُونًا ۞ يــعنى مـا را عصيان كودند.

﴿ النَّكَمُّ عُدُم اللَّهُم ﴾ ريرا حداوند عزوجل مانند مردم تاسف نميحورد. ١

وَ لَمَا صُرِبَ ابْنُ مَرْدَمَ مِثْلاً إِدَا قَوْمُكُ مِنَّهُ يَصِدُّونَ (۵۷) وَ قَسَالُوا أَ آلِهِتُنَا خَيْرٌ أَمَّ أَمُو مَا صَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً مَلْ مُسَمَّ قَوْمٌ خَصِمُونَ (۵۸)

إِنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَ جَعَلْنَاهُ مَثَلاً لِيْسَي إِشْرَائِيلَ (٥٩)

وَ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلاَئكَةً فِي الْأَرْصِ يَخْلَفُونَ (٦٠)

وَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ مَلا تَشْتُرُنَّ بِهَا وَ الَّبِعُونِ هِذَا صِرَاطُ مُسْتَقَيَّمُ (٦١)

۵۷ و هنگامی که دربارهٔ فرزند مویم مثلی زده شد قوم تو از آن به فریاد در آن ا

۵۸ و گفتند آبا خدابان ما بهترند یا او (عیسی بن مریم؟) آنها این سخن ر به خاطر جلل به تو گفتند که آنها قومی کیبه تور هستند

۵۹ او (عیسی) تبود مگر نتدمای کنه سه او معمت نادیسم. و او را سرای یتی اسرائیل الگو قرار نادیم. ۶۰ ــو اگر بخواهیم، در روی زمین به جای شما فرشتگان را خانشین (شمه، میگرفائلیم

۶۱ د همانا او (عبسی) علم و شانهای برای روز فیامت است، پس در ان شک و تردید نکید، و از من پیروی کنیدکه این صراط مستقیم است

#### على 🖳 شبيه عيسى بن مريم

﴿ وَ لَتُ ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ \*

سلمان فارسی گوید روزی رسول خدا قَالَیْ در میان اصحابش نشسته بودند که فرمودند: الان کسی بر شما وارد می شود که شبیه عیسی بن مریم است، پس افرادی که در نزد رسول خدا آلی شسته بودند از نزد آن حضرت پلند شده و بیرون رفتند تا دوباره وارد شوند که علی بن ابی طالب ای وارد شد. شخصی گفت آیا محمد راضی می شود که علی را بر ما فضیئت مخشد به مدی که او را شبیه به عیسی بن مریم بکند، به خدا سوگند خدایانی که ما در دوران جاهلیت عبادت می کردیم افضل از اوست، پس خداوند در همان مجلس نازل فرمود. ﴿ و لما ضرب ابن مریم مثلا إذا قومک منه بیضجون \* یعنی نازل فرمود. ﴿ و لما ضرب ابن مریم مثلا إذا قومک منه بیضجون \* یعنی مندند و تحریفش نمودند.

﴿ وَ قَالُوا أَالِهِتُنَا خَيْرٌ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً بَلُ هُمْ فَوْمٌ خَصِمُونَ \* إِن على إلا عبد أنعمنا عليه و جعلماه مثلالبني إسرائيل ؟ كه اسم حضرت على الله را از اين موضع پاك كردند. أ

سپس خداوند عظمت شأنش را در نزد خداوند متعال نكر كرده و فرمود

١ بورالتغيين، ۾ ٢٠ ص ١٠٩٤ تقسير برهاڻ، ج ١٠ص ١٣٢

### ﴿ هَٰذَا صِرَاطُمُ مُنْتَقِيمٌ \* يعني اميرالمؤمنين الله . ١

وَ لا يَضْدَنَّكُمُ الشُّبُطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُرٌّ مُبِينٌ (٦٢)

۶۲ و شیطان شما را (از راه حق) بار بدارد، هماناکه او دشمن سکی

﴿ وَلا يَصُدُّنَكُمُ الشَّيْطَانُ " يعنى فلانى تو را از اميرالمؤمنين على الله باز ندارد.

﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُرٌّ مُبِينٌ ؟ كه او دشمن آشكار شماست.

الأَجلاَٰةُ يَوْمَنِذٍ بَعْضُهُمْ لِنعْضِ عَدُوَّ إِلاَّ الْمُثَيِّينَ (١٧) ٤٧ـ دوستان در آن رور دشس همدبگر هستند مگر پرهيرګران

#### كفتكوي اغنياء و فقراء

﴿ الْأَخِلاَءُ يَوْمَيُدٍ بَعْضُهُمْ لِيَعْضٍ عَدُّوٌ إِلاَّ الْمُتَكِّينَ ﴾ يعنى دوستان كه با همديكر دشمني مي ورزند.

امام صادق الله فرمود: آگاه باشید هر دوستی که در دنیا غیر الهی باشد در روز قیامت به دشمنی تبدیل میشود. آ

امیرالمؤمنین این فرمود: فردا برای ستمگر گزیدن دو دستش کهایت میکند، کوچ کردس نزدیک است و برای دوستان پشیمانی است جز برای

د بورالثقلین، چ ۴ ص ۱۹۱۱ تقسیر صافی، چ ۶ ص ۱۴۰۵ تعسیر برهان، چ ۷ ص ۱۴۵ بیجارالانوار، چ ۸ ص ۱۴۵ بیجارالانوار، چ ۸ ص ۱۳۵ و چ ۲۵ ص ۲۷۹ .
 ۲ بیجارالانوار، چ ۶۷ ص ۱۷۷ و چ ۲۵ ص ۱۷۷ .

پرهيزگاران.¹

حصرت علی الله فرمودند: دوستی بر چند قسم است یکی دوستی دو مومن، و دیگر دوستی دو کافر، و دوستی مومن بی نیاز و مومن فقیر، و دوستی کافر می نیاز و کافر فقیر، اما آن دو مؤمنی که در دنیا برای رضای خدا دوست باشند چون یکی از آنها پیش از رفیقش فوت نماید خداوند جایگاهش را در بهشت به او نشان می دهد و او برای دوست مؤمن خود شفاعت می کند و می گوید خدایا دوست من مرا به فرمانبرداری تو امار کنرد و میرا از گناه و نافرمانی تو بازداشت او را هم به جایگاه من منزل بده تا اینکه او را ببینم همان جاییکه من در بهشت هستم. خداوند دعای او را مستجاب گرداند و هر دو با هم پروردگار را ملاقات کنند و به رفیقش می گوید خدا جرای خیر به تو بدهد شرودی که مرا به اطاعت خداوند و ادار نموده و از معصیت بارداشتی.

و اما آن دو کافر که هر دو به مخالفت با حداوند رفاقت سودند هرگاه یکی از آنها پیش از رفیقش بمیرد منزل خود را در آتش جهنم مشاهده کند و گوید پروردگارا دوست من مرا به نافرمانی تو امر کرد و مرا از اطاعت تو باز داشت، خدایا او را نیز در آتش جهنم جای بده تا آنکه ببیند من در چه عذابی میباشم، پس ملاقات کنند همدیگر را حضور پروردگار و به رفیقش بگوید چنانچه مرا واداشتی به معصبت و بازداشتی از اطاعت خداوند اکنون از خدا میخواهم تو را به کیهر و مجازات برساند پس از آن امیرالمؤمنین ایش آیه میخواهم تو را به کیهر و مجازات برساند پس از آن امیرالمؤمنین آیه آیه فرمود.

پس از آن فرمود روز قیامت مؤمن غنی و ثروتعند را برای حساب حاضر کنند پروردگار به او بفرماید ای بنده من آیا تو را بینا و شنوا ننموده و مال

١ بحار الأتوار، ح ٧٤، ص ٢٩٩، مصير برهان، ح ٧، ص ١٩٤، بور الثقلين، ج ٢، ص ٢١٢

بسیاری بتو عطامکردم گوید، خطاب رسد چه چیز آماده کردی برای ملاقات ما؟

گوید: پروردگارا به تو ایمان اورده و پیغمبرت را تصدیق نمودم و در راه دین جهاد کردم.

به او خطاب می شود مالی که به تو عطا نمودم در چه راهی صرف بمودی جواب دهد در راه تو انهاق کردم خطاب شود چرا برای فرزندانت به ارث نگذاشتی گوید جدایا تو مرا خلق نموده و روزی دادی آنها را بیز تو خلق کرده و روزی دادی آنها را بیز تو خلق کرده و روزی دهندهٔ ایشان نیز تو بودی و توانایی داری که آسها را روزی بدهی چنانکه مرا روزی دادی من ایشان را واگذار به تو نمودم از مصدر اعلی ندایی می رسد که ای بنده من تو راست می گریی و اکنون به سوی بهشت برو اگر می دانستی چه اجر و پاداشی نزد ما داری با خلوص بیشتری عبادت می کردی،

و چون مؤمن فقیر را بیاورند خطاب می رسد که ای بنده من در دبیا چه کاری کردی، می گوید خدایا مرا به سوی دین خود راهنمائی نموده و نعمتها عطا فرمودی و مرا از ثروت بی حساب بازداشتی و اگر مرحمت می نمودی ترسناک بودم که آن مال مرا از پرستش و عبادت محروم نماید زیرا که من آفریده شده ام برای آنکه عبادت ذات پاکت نمایم. خطاب برسد راست گفت بنده من او را به بهشت برید.

سپس کافر غنی را می آورند به او گفته شود برای ذخیره ملاقات امروزت چه فراهم نموده ای معطل می ماند که چه جواب بدهد، به او بفر ماید آن اموالی که بتو دادیم در چه راهی مصرف رسانیدی؟ گوید برای فرزندان خود به ارث گذاردم خطاب رسد چه کسی تو و ایشان را خلق نموده؟ عرض کند: پروردگارا ما همه مخلوق تو هستیم،

می فرماید. آیا من قادر نبودم که بغرزندانت بعد از تو روری مدهم همهدایکه بخودت روزی دادم؟ اگر بگوید فراموش کردم یا نمی دانستم هلاک شود آن وقت خطاب رسد اگر می دانستی آنچه از کیفر و مجازات برای تو نزد ما فراهم شده همانا گریه بسیار می نمودی.

آنگاه فقیر کافر راحاضر کنند به او خطاب کنندای پسر آدم چه بحاآوردی در آنچه به تو امر نمودیم؟ گوید پروردگارا مرا مبتلا به دنیا نمودی بطوری که از یاد تو غافل شدم و ابتلائات دنیا و فقر مرا از آنچه برای آن آفریده شدم بازداشت، به او خطاب رسد چرا مرا نخواندی و از من درخواست ننمودی تا بتو روزی دهم؟ اگر گوید فراموش کردم و یا ندانستم هلاک شود آنگاه به او گفته شود اگر بدانی عذابی که برای تو مهیا بمودهایم چه اندازه است همانا گریه شدیدی می نمودی. آ

الَّذِينَ آمَنُوا لَآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (١٩) الْاحْلُوا الَّذِينَةُ أَنَتُمْ وَ أَزُواجُكُمْ تُحْبَرُونَ (٧٠) يُطَافُ عَلَيْهِمْ مِسِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَ أَكُوابٍ وَ فَيِهَا مَا تَشْتَهِهِ الْأَنْفُسُ وَ تَلَدُّ الْأَهْيِنُ وَ أَنَتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٧١) وَ يَلْكُفُ الْجَنَّةُ النِّي أُورِ نَتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٧٢) لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةً كَثَيْرَةً مِنْهَا تَأْكُلُونَ (٧٢) ٤٦ كسانى كه مه آمات ما ايمان آوردمه و تسليم امر ما مودمه ٤٦ كسانى كه مه آمات ما ايمان آوردمه و تسليم امر ما مودمه

١ يبحار الاتوار، ج ٧، ص ١٧٠ ، تفسير برهان، ج ٧، ص ١٣٤

بهشت شويد

۷۱ که در اطراف آنها ظرف ها و حامهای طلائی (از عدا و نوشندنی پاک و طهور) میگرداند. و در انجا (بهشب) هر چه که دل بخو ها، و چشته ها از دیدنش لدب می پرند موجود است، و شماها (انمال اورب کار) در اسحا همیشگی خواهید نود

۷۲ این بهشتی است که شما وارث آن میشوید به حاطر اعمال ایکی) که انجام میدادید.

٧٣ ـ براى شما در آبجا الواع ميوه هاست كه ارآن مى حوريد ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا بِآ بَاتِنا ﴾ يعنى كسانى كه به ائمه ايمان آوردند ﴿ وَ كَانُوا مُسْلِمِينَ \* ادْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمُ وَ أَزْواجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ يعنى كرامى مى دارند.

﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَ أَكُوٰ آبِ \* يعنى كاسه و همه نوع ظروف ﴿ وَ فِيها مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ \_ تَا \_مِنْهَا تَأْكُلُونَ \* كه اين آيات ار محكمات الست. أ

ابن بسار از امام صادق الله روایت میکند که فرمود: همانا شخصی در بهشت به اندازهٔ روزهای دنیاسر سفره بهشتی مینشیند و در هر خوردنی به اندازهٔ آنچه در دنیا خورده غذا میخورد. آ

إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ (٧٤) لاَ يُفَتَّرُ عَنَّهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُثلِسُونَ (٧٥)

۱۔ تفسیر صافی، ج ۶۰ ص ۴۰۷ تفسیر برهان، ج ۷۰ ص ۱۴۷ ۲. بحارالاتوان ج ۸۰ ص ۱۸۲

۷۴ همانا مجرمین همیشه در علّات جهتم هستناد

۷۵\_و هرگر از علیات آنها کاسته نمیشود و در انجا از همه چیز (از باری و تجات) تاامید و مایوس میباشند

خداوند آنچه را كه از براى دشمنان آل محمد آماده كرده را نكر نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ۞ لاَ يُعَنَّمُ عَنْهُمْ وَ هُمَ فِيهِ مُبُلِسُونَ ﴾ يعنى مايوس از خير هستند.

امیر المؤمنین الله فرمود: اهل معصیت در آتش دورخ داشمی هستند و دستهای آنها را محکم به گردنشان بسته و لباسی از مس گداخته بر آنها بپوشانند و در عذابی باشند که حرارت آن بسیار شدید است ؛ آتش ایشان را احاطه نموده و بادی پر آنها نورد و عمشان برطرف نگردد، عذاب آنان پیوسته شدیدتر شده و هر دم تازه گردد، نه آن خانه ویران گردد و نه مرگ آنها را دریابد تا خلاص شوند."

وَ نَادَوْا لِمَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنْكُمْ مَاكِثُونَ (٧٧) لَقَدْ جِئْنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ (٧٨) أَمْ أَنْزَهُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُثْرِمُونَ (٧٩)

أَمْ بَحْسَتُونَ أَنَّا لَا يَسْفَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجْوَاهُمْ نَلَىٰ وَ رُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُتُكُونَ (٥٠) قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْسَ وَلَدُ فَأَنَّا أُوَّلُ الْغَامِدِينَ (٨١)

۷۷\_و آنها فرناد می رنند ای مالک (دوزج)، (ای کاش) پروردگارت ما را می مراند (تا او عداب جهتم نجات یاپنم)، جواب می دهند شما (در این عداب) همیشه خواهید ماند.

١ محد الانوار، ح ٨٠ ص ٢٩٢ ، يور التعليق، ج ٢٠ ص ٢١٤، تغمير يرهال، ج ٧، ص ١٤٧

٧٨ محقبق ما حق را براي شما اورديم و لكن بشير شما از حق كراهت داشتيد

۷۹ ـ بلکه انها (کافران) نصمیم محکمی برای کفر و عصیانشان گرفتهاند. ما نیز تصمیم محکمی (برای انتقام آنها) تاریخ.

۱۸۰۰ یا گمان میکنند که ما سحنان سرّی و در گوشی انها ر نمی لسویم!! آری، رسولان ما (فرنسگان) پیش آنها همسند و (اعتمال و رفتارشان ر) می توبسند

۸۱ مگو اگر برای خداوند رحمان فرزنای پود، من اوّل کسی بودم که و ر میپرستیدم

خداوند نداء اهل آتش را حكايت كرده و فـرمود. ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِـيَقُضِ عَلَيْنًا رَبُّكَ قَالَ ﴾ يعني بميريم.

و مالک دورخ میگوید \* إِنَّكُمْ مَاكِتُونَ \* شما (در این عذاب) همیشه خواهید ماند '

﴿ وَ لَكِنَّ أَكُثَرَكُمْ لِللْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ و دليل بر اينكه مراد از حق ولايت اميرالمؤمس النَّخ است اين آيه مي ماشد: ﴿ وَ قُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمُ - يعنى ولايت على النَّخ - فَمَنْ شَاءَ فَلْيُوْمِنْ وَ مَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرُ إِنَّا أَعْتَدُنْا لِلظَّالِمِينَ - ستم كنندكان به حق آل محمد - نَاراً \* ﴾ ؟

سپس آثار این خبر را ذکر کرده به اینکه منافقان در کعبه عهد و پیمان

<sup>1</sup> بحارالاتواردج ٨٠ ص ٢٩٢

٢. كهف، آية ٢٩

٣. تورائنقلين، ج ٣. ص ٤٠١٤؛ تقسير برهان، ج ٧، ص ١٣٨

بستند که نگدارند خلافت به اهل بیت رسول خدا گُرُون برسد پس خداوسد فرمود: ﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ـ تا سَلَدَيْهِمْ يَكُتُبُونَ ﴾ بلکه آمان کار توطئه و نیرنگ بر ضد حق را محکم کردند، پس ما هم کار عذاب را بر آنان محکم میکنیم. آیا آنان گمان میکنند که ما رازشان و سخنان در گوشی آنان را نمیشنویم؟ چرا میشنویم و فرستادگان ما که فرشتگان نویسنده اعمال الد نزد آنان حاضرند و اعمالشان و رازهایشان را مینویسند. ا

﴿ قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُ قَأَنَا أُوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ يعنى در اين صورت من اول كسى بودم كه مىگفتم از براى خداوند فرزندى است. \*

وَ لَمُوَ الَّذِي فِي الشَّمَا ﴿ إِلَٰهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلَٰهُ وَ لَمُوَ الْحَكِيمُ الْعَلَيِمُ ( ٨٤) ٨٢ ـ و اوست حدایی که در آسمان و زمین معبود (تمام موجودات) است، و اوست حکیم و دانا

﴿ وَ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلْهُ ﴾ او هنداى آسمانها و زمين است.

ابى اسامه كويداز امام صادق النالج دربارهٔ آية ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَّهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلَّهُ ﴾ سوال كردم، ديدم أن حضرت تواضع نموده و سر مبارك را فرو آورد و فرمود خداى عزوجل همان خداى من است و خداى آسمارها و زمين همان خداوند عزوجل است. آ

وَلاَيُمْلِكُ اللَّذِينَ يَلْعُونَ مِنْ دُوبِهِ الشَّمَاعَةِ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمْ

۱ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۳۹ ؛ تفسیر صابی، ح ۶، ص ۴۱۰ بورالثقلین، ج ۲، ص ۴۱۵
 ۲ بورالثقلین، ج ۲، ص ۱۵۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵۱ ، تفسیر صافی، ج ۶ ص ۴۱۰
 ۳. تقسیر برهان، ج ۷، ص ۱۵۲ ؛ بورالثقلین، ح ۲، ص ۶۱۷

تغلمون (۸٦)

وَلَئِنُ سَأَلْتَهُمْ مِنْ خَلِفَهُمْ لَيُقُولُنَّ اللَّهُ فَأَتَّى يُؤْفَكُونَ (٨٧) وَقَبِلِهِ بِا رَبِّ إِنَّ هُؤُلَاهِ فَوْمٌ لا يُؤْمِنُونَ (٨٨) فَاصْعَمْ عَنْهُمْ وَ قُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ بِعَلَمُونَ (٨٩)

۱۸۶ و کسامی که غیر از او (حلاوند) را میخوانند قادر بر شفاعت کسی نیستند، مگر کسانی که شهادت به حق دادهاند، و آنها می دانند

۸۷ و اگر از آنها بیرسی چه کسی شما را آفرید میگویند حداوند، پس چی از عبادت او منحرف میشوند؟

۸۸ و رسولش که میگوند پاروردگارا ایسها قنومی هستند که ایسان نمیآورند. ۱ 💝

۱۹ مردی مردس. او ایها روی برگردان و بگوا سلام مراشد، پس برودی میداس. او آلهٔ یَعْلِکُ الَّذِینَ یَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ \* منظور کساسست که مردمی در دنیا آشها را می پرستیدند و در قیامت شمی تواسند پرستندگان خود را شفاعت کنند.

سبيس رسول خدا ﷺ فرمود: ﴿ يُسَا رَبُّ إِنَّ هُـوَّلَاءِ قَـوْمُ لَا يُـوَامِنُونَ ٩ پروردگارا اينها قومي هستند كه ايمان دمي آورند.

و خداوند فرمود: ﴿ فَاصْفَحُ عَنْهُمْ وَ قُلْ سَلاَمُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ٩ پِس از آنها روی برگردان و بگو: سلام بر شما باد، پس بزودی میدانند. \

<sup>1.</sup> تفسير برهان، ج ٧، ص ١٥٣ ؛ نور الثقلين، ج ٢، ص ٢١٨

# تفسير سورة دخان

٤٤ – ســورۀ دخـان در مکـه نـازل شـده و دارای ۵۹ آیـه

اسبت.

## بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

وَ الْكِتابِ الْمُبِينِ (٢)

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا شُدِرِينَ (٣٠.

فيها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكْبِمٍ (۴)

أَمْراً مِنْ عِنْدِنَا إِنَّاكُنَّا مُرْسِلُمِنَ (٥)

رَحْمَةً مِنْ رَئَكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلْهِمُ (١)

رَبُّ الشِّماؤاتِ وَ الْأَرْضِ وَ مَا بَيِّنَهُمْا إِنْ كُنُّتُمْ مُوقِيبِنَ (٧)

لأَالِهَ إِلاَّ هُوَ يُحْسِي وَ يُمسِتُ رَبُّكُمْ وَ رَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِبِنَ (٨) بَلْ هَمْ في شَكِّ يَلْعَبُونَ (٩)

7

المحير

۲ ـ سوگناد به کتاب مبین

۳ ـ هماما ما آن را در شبنی مبارک (لبب قیدر) بنازل کنردیم، که منا از

القاركتناكان هستيم

۴\_ در آن شب هر امر حکمت داری جانا شده و مشخص میگردد

۵ امری از جانب ماست، همانا ما رسولان را فرستادیم.

عدر حمتی از پروردگار توست که او شنوا و داناست

۲ پروردگار اسمانها و رمین و هر آنچه که میان آن دو است، اگر نعبی داشت.
 باشیاد.

۱۸ حلمایی جراو نیست، او زنده میکند و میمیراند. پروردگار شمه و
 پروردگار پدران اولین شماست

4 بلکه آنها در شک و ریب به بازی مشعولند

#### شبقدر

﴿حم \* وَ الْكِتَابِ الْشُبِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ يعني قرآن

﴿ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّاكُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ و آن ليلة القدر است كه خداونـد در آن قرآن را يك دفعه به بيت المعمور تازل فرمود و سپس از بيت المعمور در مدت بيست و سه سال بر رسولش نازل كرد.

﴿ فِيهَا يُقْرَقُ ﴾ يعنى در ليلة القدر،

﴿ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ يعنى در شب قدر هر امرى از حق و باطل و هر چه در آن سال رخ دهد يا بدائى يا مشيتى و يا تقديمى و تأخيرى از اجلها و روزيها و بلا و اعراض و امراض كه بايد روى دهد و آنچه كه بايد كم و زياد شسود در آن شب مسقدر مسي شود و به عرض رسول اكرم و بعد از آن حضرت به اميرالمؤمنين و بعد از آن جناب به ائمه طاهرين المنه عي مي سانند تا حضرت حجت الله و از براى آن بزرگواران مشيت و بدا و تقديم و تأخير را شرط مى كنند. ا

ابومهاجر گوید امام باقر الله فرمود: ای ابومهاجر شب قدر بر ما پنهان و

١ تفسير صافي، ح ١٤٠ ص ٢١٥ ، تفسير برهان، ج ٧، ص ١٤١ ، بورالثعلين، ح ١٤ مس ١٤٠٠

پوشیده نیست چون فرشتگان در آن شب به زمین آمده و در اطراف ما طواف میکنند. ا

﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ ﴾ يعنى در آنچه كه دربارهٔ شب قدر گفتيم شک دارند. '

فَارْتَقِبْ يَوْمَ نَأْتِي الشَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ (١٠)
يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَدَاتُ أَلِيمَ (١١)
رَبُّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَدَاتِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ (١٢)
أَنِّى لَهُمُ الذِّكْرِيٰ وَ قَدْ خِاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ (١٣)
ثُمُ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَ قَالُوا مُعلِّمُ مَجْنُونٌ (١٣)
إِنَّا كَاشِغُوا الْقَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ ضَائِدُونَ (١٤)

۱۰ \_ پس منتظر روزی باش که آسمان دودی اشکار پدید آورد.

۱۱ ـ همهٔ مردم را در بر میگیرد، این عقاب دردباکی است

14 ـ (میگریند) پروردگارا، این عدات را از ما بر دارکه ایمان میآوریم

۱۳ .. آمها کجا وچگونه متدکر میشود. (و ایمان میآورد.) در حالی که رسول ما با آبانی آشکار به سویشان آمد.

۱۲ ـ سپس از او اعراض کرده و گفتند او باد گیربدهای دیوانه است

10 ــ همانا ما مادت کمی عدات را برمی داریم، باز به اعمال خودتان بنز

میگردیاد

﴿فَارْتَقِبْ﴾ يعني صبركن.

<sup>1.</sup> بحار الاتوار، ج 44، ص 18 ؛ بصائر الدر جات، ص 441 ۲. بور الثعلين، ج 4، ص 554 ؛ تفسير برحان، ج ٧، من 161

\* يُوْمَ تَأْتِي السَّمَّاءُ بِدُخَّانٍ مُبِينٍ \* اين زماني است كه اهل رجعت ار قسرها بيرون بيايند.

﴿ يَخْشَى النَّاسَ \* در آن روز تمامى مردم در ظلمت فرو مى روند، و مى كويىد · \* هٰذا عَذَابٌ أَلِيمُ رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَدَابَ إِنَّا مُوْمِئُونَ \* ايس عداب دردناكى است، پروردگارا اين عذاب را از ما برطرف كن كه ما داراى ايمانيم خداوند در رد آمها فرمود: ﴿ أَنِّي لَهُمُ الذُّكْرِيٰ \* در آن روز

﴿ وَ قَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مَّبِينٌ ﴾ يعني رسولي كه براي آمها روشن كر است.

 «ثُمَّ تَوَلُوا عَنْهُ وَ قَالُوا مُعَلِّمٌ مَجْنُونٌ ﴾ هنگامی که بر رسول خدا الله وحی نازل می شد و بیهوشی به آن حضرت دست می داد کافران گفتند او مجنون (جن زده) است.

﴿إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ غَائِدُونَ ﴾ يعنى تا روز قيامت.

و اگر خداوند بگوید . ﴿ يَوْمَ تَأْتِي السُّنَاءُ بِندُخَانٍ مُسِينٍ ؟ در روز قيامت، نمي فرمود: ﴿ إِنَّكُمُ عَائِدُونَ ﴾ چون بعد از آخرت برگشتي نيست و در قيامت است که بر مي گردند.

> يَوْمَ نَفَطَشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرِيٰ إِنَّا مُتَنَفَعُونَ (١٦) وَ لَقَدْ فَتَنَا قَطْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَ جُافَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ (١٧) أَنْ أَذُوا إِلَيَّ عِنادَ اللهِ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمْهِنَّ (١٨)

۱۶ ـ در آن روزی که آنها را با قدرت نگیریم، که ما انتقام گیرنده هستیم. ۱۷ ـ و به نحقیق با قبل از انتها فوم فرعون را آرمودیم، و رسولی بزرگوار به منوی آنها آماد.

۱۸ ــ (او به أنها گفت) لمور بتلگای حدا را به من واگذاربد، که من برای شمه

رسولی امین هستم.

﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبُرِی ﴾ یعنی در قیامت.

﴿ إِنَّا مُنْتَقِمُونَ ﴾ که ما انتقام گیرنده هستیم.

﴿ وَ لَقَدْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴾ یعنی آنها را امتحال کردیم.

﴿ وَ جُاءَهُمْ رَسُولُ كَرِیمٌ ﴾ أَنْ أَدُّوا إِلَيَّ عِنادُ اللَّهِ ﴾ یعنی آنچه خداوند از نماز و زكات و روزه حج و سنت و احكام واجب نمود.

فَأَشْرِ بِعِنَادِي لَيْلاً إِنَّكُمْ مُثَنَّعُونَ (٢٣) وَاتْرُكِ الْتَحْرَ رَهُواً إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُعْرَقُونَ (٢۴)

۲۳ ــ (خداوید به او فرمود) پیدگان مرا شبانه بیرون ببر، که شما را تعقیب میکنند.

۳۴ ـ و دریا را آرام و خشک نگدار و بگذرکه آمها (فرعون و لشگریانش) از غرق شدگان هستند.

خداوند به موسى وحى نمود. ﴿فَأَشْرِ بِعِبَادِي لَـــُثِلاَ إِنْكُــمْ مُسْتَبَعُونَ ﴾ يـعنى فرعون و لشكريانش شما را تعقيب مىكنند.

﴿ وَ اتُرُكِ الْيَحْرُ رُهُواً ﴾ يعنى از درياى پست و هموار بگدر ﴿ إِنَّهُمْ جُنُدُ مُغْرَقُونَ ﴾ كه آنها (فرعون و لشكريانش) از غرق شدگان هستند

وَ زُرُوعٍ وَ مَقَامٍ كَرِهِمٍ (٣٦) وَ نَعْمَةٍ كَاتُوا قَيْهَا فَاكِهِينَ (٢٧) كَدلِكَ وَ أَوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ (٢٨) ٢٤\_و رزاعتها و سرلهای عالی وگران قیمت (را وها كردند و رفسله) ۱۷ ـ و بعمدهای فراوان دیگری که در آن عرق بودند ۱۸ ـ و انتجنین ما اینها را میراث فومهای دیگر فرار دادسد ﴿ مَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ یعنی بیكن ﴿ وَ نَعْمَةٍ كَانُوا فِیها فَاكِهِینَ ﴾ نعمت در بدنها.

> ﴿ فَاكِهِينَ ﴾ يعنى با رنان مراح و ملاعبه مىكردند. ﴿ كَذَلِكَ وَ أَوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ ﴾ يعنى بنى إسرائيل

قَمَا تَكَتُّ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مَنْظَرَيِنَ (٢٩) ٢٩ ـ بس به أسمال بر أبها كريه كرد و به رمين، و به به أبها مهلتي فاده شد

### **کریهٔ آسمان و زمین بر امام حسین 🖄**

﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾

از امیر المؤمنین الله روایت است آنگاه که دشمن خدا و رسولش از پیش او گذشت قرمود: ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ وَ مَا كَانُوا مُنْظَرِينَ \* ايدان كسانى هستند که آسمان و زمین بر ایشان نگریستند و در عذاب مهلت داده نمی شوند.

سپس امام حسین ایک فرزندش، بر او گذشت، فرمود: و لیک او آن کسی است که آسمان و زمین بر وی خواهند گریست.

علی این فرمود: آسمان و زمین نگریست، مگر بر یحیی بن زکریا این و بر حسین بن علی این ا

<sup>1</sup> بحار الانوارة ح ١٤، ص ١٤٨ و ج ٢٥، ص ٢٠١ ؛ بور الثقلب، ج ٢، ص ٢٢٧

#### ئواب کریه برامام حسین 🕾

محمد بن مسلم گوید امام باقران فرمودند: علی بن الحسیر فرمودند هر مومنی به حاطر شهادت حسین ای از چشمش اشک سریزد بطوری که به صورتش جاری شود خداوند در بهشت خابه ای به او می دهد که در آن ساکن شود.

هر مومیی که به خاطر اذیت و آزار دشمنان در دنیا بر ما از چشمش اشک جاری شود تا بر گونه هایش بریزد خداوند متعال در مهشت حایگاه صدیقین را به او اعطاء میکند.

هر مومنی به خاطر ما اذیت و آزاری به او درسد و اشک بر صورتش جاری شود خداوند عزیز اذیت و آزار را از او برطرف مینماید و در روز قیامت او را از غضب و آتش جهنم در امان دارد. آ

امام صادق علیه می فرماید: هر کس ما را یاد کند یا در نزد او از ما یادی شود و از چشمانش اشکی به اندازهٔ بال مکسی بیرون بیاید حداوند گناهان او را می آمرزد اگر چه به اندازهٔ کف دریاها باشد. ۲

وَ لَقَدُ نَحَيْنَا نَتِي إِسْرَائِيلَ مِنَ الْغَذَابِ الْمُهِينِ (٣٠) مِنْ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً مِنَ الْمُشْرِفِينَ (٣١) وَ لَقَدِ الْحُتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٢) ٣٠ــو به تحقیق ما سی اسرائیل را از عدات دلت و حواری مجات دادیم

ا ثواب الاعدال، ص ۱۸۳ كامل الريازات، ص ۱۰۰ ؛ مثيرالاحران، ص ۱۴ ، نفسير سرهان،
 ح ٧، ص ١٩٣
 ٢ دورالشقين، ج ٢، ص ١٤٦٤ ؛ مستدرك الوسائل، ح ١٠٠ ص ٣١٢ ؛ بحار الادوار، ح ٢٠٠ ص ٢٨٢ ؛ لهوف، من ۱۰ ؛ كامل الزيازات، ص ١٠٢

۳۱ از شر فرعولیا که شخصی منگیر و از اسرافکارال بود.
 ۳۲ و ما آنها را به علم بر عالمیان برگریدیم و برتری دادیم.

﴿ وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِي إِسُرائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْشَهِينِ ـ تا ـ عَلَى الْعَالَمِينَ \* كه لفظ آيه عام و معنايش خاص است. يعنى موسى و بنى اسرائيل را سرگزيد و بر عالميان زمان خودشان فضيلت داد. أ

يُوْمَ لا يُغْنَي مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْناً و لاَ هُمْ يُنْصَرُون (۴۱) إِلاَّ مَنْ رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَرِيزُ الرَّحِيمُ (۴۲) إِنَّ شَجْرَهُ الرَّقُومِ (۴۲) طَعَامُ الْأَلِيمِ (۴۴) كَالْمُهُلِ يَعْلَي فِي النُّطُونَ (۴۵) كَعَلَى الْحَمِيمِ (۴۱)

۴۱ ــ روزی که هیچ دوستی دوست خود را یاری نمیکند، و از حانب هیچ کسی یازی تمیشوند

۴۲ ـ مگر کسی که خفاوند به او رحم کند، که او قادر و مهربان است

٢٦ ـ همانا درحت زقوم جهتم،

۴۴ ــ غدای گناهکاران است

FO که (ان عادا) مانيد ميني گذاخته شده در شکيرها به عبيان مي بد

۴۶ ـ همچون آبی سوزان به جوشش می آیا۔

﴿ يَوْمَ لاَ يُغْنِي مُولِّي عَنْ مَوْلِّي شَيْناً ﴾ هر كس غير از اولياء الهي را دوست بدارد نمي توانند همديگر را از عذاب الهي نجات دهند، سپس استثنا كرده است

۱٫ تفسیر برهان، ج ۱۹۶ س ۱۶۶

هر كس كه ال محمد را دوست بدارد و قرمود: ﴿ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ مكر كسى كه خداوند به او رحم كند، كه او قادر و مهربال است.

ا إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ \* طَعَامُ الأَثْنِيمِ ﴾ اين آيه دربارة ابوحهل دازل شده است. \*كَالْمُهُلِ \* يعني مس ذوب شده

\*يَعْلِي فِي الْبُطُونِ \* كَغَلْيِ الْحَمِيمِ \* يعني مائند ابى كه در نهايت درجه
 جوشش و غليان است.

خُدُوهُ فَاعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَاهِ الْجَحِم (٤٧) نَّمُ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَدابِ الْحَسِمِ (٤٨) ذُقُ إِنَّكَ أَنْتُ الْعَزِيزُ الْكُرْمِيمُ (٢٩٨) إِنَّ هَذَا مَا كُنْتُمْ بِهِ تُمْتَرُونَ ﴿ ٥٠) إِنَّ الْمُتَقَمِنَ فِي مَفَامِ أَمِينِ (٥١) می جَنَاتِ وَ عُبُونِ (۵۲) يَنْتَسُونَ مِنْ سُنْسِنَ وَ لِشَنْتِرَقِ مُتَقَابِلِينَ (٥٣) كَدْلِكُ وَ رَوَّجُنَاهُمْ بِحُورِ عَبِي (۵۴) يَدْعُونَ فِيهَا مِكُلِّ فَاكِهَةٍ آمِينَ (٥٥) لا يَدُوقُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلاَّ الْمَوْنَةَ الْأُولِي وَ وَقَاهُمْ عَدَاتَ الْجَحِيمِ (٥٦) فَضَّلاَّ مِنْ رَنَّكَ دلِكَ هُوَ الْمُؤْرُّ الْعَظيمُ (٥٧) فَإِنَّمَا نَشَوْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَدَكَّرُونَ (٥٨) فَارْتَقِتْ إِنَّهُمْ مُرْتَقِئُونَ (٥٩) ۴۷ (به مامور جهم خطاب شود) این گنهکار را نگیریا، و به مبال دورخ

بيافكنيد

۴۸ سپس بر سر او از علمات جوشان بریزید

۴۹ ـ (و به او گفته شود) مجش (علمات را) که تبو (میپداشتی) مسیار قدرتمند و کرامی هستی

۵۰ من همان عدایی است که همواره نسبت به آن در شک و بردند بودید ۵۱ همانا پرهبرگاران در خانگاهی با امنت هستند

۵۲ در میان باغها و چشمه سارها (می باشند).

۵۳-انتاسهایی از حریر نازک و صبحیم منیپوشند و رو بنه روی همم میانشینند

۵۳ بهشتیان اینجنین جستند، و انها را با حورالعین ترویج میکنیم ۵۵ آنها در بهشت هر میوهای که بحواهند در احتیارشان گا،شته می شود، و در امنیت کامل هستند.

۵۵ در بهشت هیچ مرکن به سراع آنها بمی آید مگر همان مرگ ول (که در دنیا چشیده اند)، و خداوند آنها را از عدات دورج محفوظ می دارد ۵۷ این فصلی از خانب پروردگارت است، که این همان رستگاری بررگ است

۵۸ و ما آن (قرآن) را به ربال تو آسان ساحتیم شایدکه متلکر شوئد ۵۹ پس منتظر باش که آنها نیز منتظرید

﴿ خُذُوهُ فَاعْتِلُوهُ ﴾ يعني پس بقشريد او را از همه حانب مانند ضغطهٔ قبر پس آنها را در ميان جهنم بيندازيد.

﴿ إِلَى مَوْاءِ الْجَحِيمِ ﴾ سپس از آن حميم برروى أنها بريزيددر ان هنگام مه او گفته مى شود: ﴿ ذُقُ إِنَّكَ أَنَّتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ كه لفظ ایه خبر و معنایش حكایت ار قول كسى است كه به او ان را مى گوید، ابوجهل مى گوید: من عزیز و

کریم هستم، پس در جهنم او را با همین کلمه سرزنش میکنند. <sup>ا</sup>

سپس خداوند آنچه را که برای متقین از شیعیان امیرالمؤمنین الله اماده کرده را توصیف نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِینَ فِي مَقَامٍ أَمِینٍ ـ تا ـ إِلاَّ الْمُوْتَةَ اللهُ لَا أَمُواتَةَ اللهُ عنى در بهشت طعم سختى سرگ را که در دنیا چشیدهاند را نمی چشند و به سختى و گرفتارى نمی افتند.

﴿ وَ وَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \_ تا \_ فَارْ تَقِبُ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ؟ يعنى منتظر باش كه آنها نيز در انتظار هستند. أ

ابن عباس دربارهٔ آیهٔ ﴿فَإِنَّمَا يَسَّرُنَاهُ بِلِسَانِکَ ﴾ گفت: خداوند به قولش اراده نموده آنچه را که از نعمتهای بهشت و عذاب آتش جهنم را تا مردم پند و اندرز بگیرند.

ای محمد ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ اراده میكند كه شباید مشركین پند و اندرز بگیرند.

﴿ فَارْ تَقِبُ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾ كه تهديد و وعده ار جانب خداوند است منتظر باش كه آنها نيز در انتظار هستند. "

١ بورالثقلير، ج ١، ص ٢٤٠

٢ يورالثقلين، ح ٢. ص ٢٣٠ ؛ تفسير برهان، ح ٧، ص ١٧٢

۳ تفسیر پرهان، ج ۷٪ ص ۱۷۲

# تفسير سورة جاثيه

۵۵ – سـورهٔ جـاثیه در مکـه

نازل شـده و دارای ۳۷ آیـه

است.



## بشم الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حم (۱)

تَنْزُيِّلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْمُحَكِمِمِ (٣) إِنَّ مِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ لاَّيَاتٍ لِلْمُؤْمِينِ (٣)

i.

۲ این کتاب از جانب حداوند قادر و حکیم بازل شاه است.

۲۰ همانا در آسمانها و زمین آیات و نشانهای برای مومین است

﴿حم ۞ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ ۞ إِنَّ فِي السَّعَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ

لآيَاتٍ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ كه در آسمانها ستارگان و خورشيد و ماه و در زمين آنچه

كه در آن می رويد از انواع گياهان و نباتات برای مردم و چهارپايان، آيات الهی

هستند برای قومی كه اندیشه میكنند. ا

وَ اخْتِلاْفِ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ وَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِرْقِ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَ تَصْرِبِفِ الرِّيَاحِ آيَاتُ لِقَوْمٍ بَعْقِلُونَ (۵)

۵\_و بیر در رقت و آمد شب و روز، و رزقی (بازانی) که حلاوند از آسمان

مازل کرده و زمین مرده را به وسیلهٔ آن زنده میکند، و میز در ورش یادها، آیات و نشانهای است برای قومی که اندیشه صیکشد.

﴿ وَ تَصْرِیفِ الرِّیَاحِ آیَاتُ لِقَوْمٍ یَعْقِلُونَ ﴾ یعنی از هر طرف می آید گاهی بادهای گرم و گاهی نیزبادهای سرد که گاهی ایرها را به حرکت در می آورند و گاهی رزق را در روی زمین میگسترانند و گاهی نیز درختان را بارور میکنند. ا

وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَاكِ أَنْهِم (٧)

يَسْمَعُ آيَاتِ اللَّهِ تَتَلَىٰ عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُ مُسْتَكَلِّرِاكَأَنْ لَمْ يَسْمَعُها فَيَشُرُهُ بِعَدابِ أَلِهِم (٨)

وَ إِذًا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْنَا أَتَّخَلُعا هُرُواْ أُولَٰتِكَ لَهُمْ عَدَابٌ مُهينٌ (٩)

٧ واي بر هر درومگوي گنهكار.

۱۸ آیات حدا را که بر او تلاوت می شود می شود، اتبا از روی تکسر سر محالفت آن اصرار می ورود، که گویی اصلاً آن را نشبیده است، چین کسی را به هذایی دردناک بشارت ده.

۹ و هنگامی که از معصی از آیبات ما آگاه میگردد آن را به سمیجر میگیرد، که برای اینها علاب ذلّت بازی است

﴿ وَيُلُّ لِكُلُّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ ﴾ اثيم يعنى دروغكو.

﴿ يَسْمَعُ آياتِ اللَّهِ تُتَّلِّي عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسُتَكُبِراً ﴾ يعنى اصدار مىكنند ك

آیات الهی دروغ است و بر خودشان تکیر میورزند.

﴿ كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُها ﴾ كويي كه اصلاً آن را نشنيده است.

ا. نورالتعلس، ج ه ص ٢

﴿ وَ إِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْنَا التَّخَذَهَا هُزُواً ﴾ كه ﴿ اذَا عِلْم ﴾ يعني زماني كه ببيند كه علم در اينجا به معناي ديدن است.

هٰدَا هُدَىُ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزِ أَلْهِمْ (١١) اللّهُ اللّهِي صَخْرَ لَكُمْ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفَلَكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَ لِتَتَبَعُوا مِنْ فَضَلِهِ وَ لَعَلَكُمْ نَشْكُرُونَ (١٢)

وَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّماوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ جَسَمِعاً مِنْهُ إِنَّ فَسِ ذَلِكَ لآياتٍ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ (١٣)

۱۱ ــاین قرآن مایهٔ هدایت است، و کسانی که به آیات پروردگارشان کافر شدید، برای آمها عقابی سحت و دردناک است

۱۲ خلااوید است که دریا را برای شما مسحر گردایید تا کشتی ها به فرمان او در آن حرکت کنید و از فضلش مهره مدگردید، شاید که سیاس گرار باشید،

۱۳ \_ و آنچه که در آسمانها و زمین است همه را از جانب خودش مسحر شما گردانید، همانا در این بشانههایی است برای قومی که متفکر هستند

﴿هَذَا هُدِيٌّ ﴾ يعني قرآن كه روشنگر است.

﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزٍ أَلِيمٌ ﴿ سختى وبدى - سبس فرمود: ﴿ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ البّحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ ﴾ يعنى كشتى در

سپس فرمود: ﴿وَ سَخَّرُ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ ﴾ يعنى آنچه در آسمانها از خورشيد و ماه و ستارگان و باران است. `

۱. تقسیر پرهال، ج ۱۷ ص ۱۷۷

﴿ وَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾ مراد بارانی است که در وقت خودش می آید و به کشتزارها و دیگر چیزها نفع می رساند. ا

قُلْ لِللَّهِ بِنَ آمَنُوا يَعْهِرُ واللَّهُ بِنَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ لِيَحْرِيَ فَمَوْماً بِـما كـانُوا يَكْسِئُونَ (١٤)

۱۴ «به کسانی که ایمان آوردهاند بگو کسانی راک به «اینام الله» (رور قیامت) امیدی ندارند را ببخشد تا حداوند هر قومی را به حاطر اعمالی که انجام می دادند جزا بدهد.

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ به ائمة حق مى كويد بر عليه ائمة جور و ستم نفرين تكنيدتا روزى كه خداوند آنها را عقاب مى كند. ﴿ لِيَجْزِي قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ تاخداوند هر قومى را به خاطر اعمالى كه انجام مى دادند جزا بدهد.

داود بن کلیر گوید امام صادق الله دربارهٔ آیه ﴿ قُلُ لِلَّذِینَ آمَنُوا یَه فَهُرُوا لِلَّذِینَ لایرَجُونَ آیامَ الله ﴾ فرمود: به آن کسانی که با معرفت و شناخت در آنان منّت گذاشتیم بگو آنان را که عمل نعی کنند بشناسند، پس آنگاه که آنال را شناحتند مورد بخشش قرار داده و از ایشان در گذرند. آ

مَنْ عَمِلَ صالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَ مَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبُّكُمْ تُرْجَعُونَ (١٥) 10 - هر كس عمل صالحی انجام بلهد برای خودش به جا آورده است، و هر كس عمل بلنی انجام دهند به زیبان خود اوست، سپس به سوی پروردگارتان باز گردانده میشوید.

۱. تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۱۷۸

٢. محار الأنوار، ح ٢، ص ١٥ و ج ٢٢، ص ٣٨٣ ؛ بور التقليل، ح ٥، ص ٣

ابن عباس دربارة آية ذيل گفت: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفُسِهِ \* كه خداوند ارادة مؤمنين كرده است.

" وَ مَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾ ارادة منافقين و مشركين را نموده است.

﴿ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ كه ارادهٔ كساني كه به سوى او بس مىگردند را كرده است أ

ئُـمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَىٰ شَرِيعَةِ مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّعْهَا وَ لَا تَشَعُّ أَهُـواءَ اللَّالِينَ لايَعْلَمُونَ (١٨)

إِنْهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللّهِ شَيْئاً وَ إِنَّ الظّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ وَ اللّهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ (١٩)

۱۸ د سپس تو را بر شریعت و آئینی قرار هادیم، پس از آن پیروی کی، و از کسانی که چیزی ِنخبیهالیند پیروی مکن.

۱۹ ـ همانا آنها هرگر نمی توانند تو را نسبت به چیزی از خدارساد می بیار کنید، که ستمکاران کمککار یکدیگر هستند، و خداوتند یاور پرهیرگاران ادات

﴿ ثُمُّ جَعَلْنَاكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ فَا تَبِعُهَا ـ تَا ـ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْتاً \* اين آيه تأديب رسول خدا تَنَيِّيُهُ است و معنايش امت ميداشد. "

أَ فَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلِهَهُ هَوَاهُ وَ أَصَلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَ خَمْمَ عَلَى سَمْعِهِ وَ قَلْبِهِ وَحَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشَاوَةٌ فَمَنْ يَهْدِبِهِ مِنْ نَفْدِ اللَّهِ أَ فَلا تَدَكَّرُونَ (٢٣) وَفَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَياثُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَ نَحْيَا وَ مَا يُهْدِكُنَا إِلاَّ الدُّهُرُ وَ مَا لَهُمْ بِذَلِكُ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظَنُّونَ (٣٢)

بحارالانواریج ۲۴، ص ۴۳۰: تقسیر برهانیج ۷، ص ۱۷۸
 ۲. تورافعین، چ ۵ ص ۳

وَ إِدَا تَتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ مَاكَانَ حُخَتَهُمْ إِلاَّ أَنَّ قَالُوا الْتُوا بِآنَاتِ إِنْ كُنْتُمُ ضادمين (٢٥)

قُل اللَّهَ يُحْيِيكُمْ ثُمَ يُمسِّكُمْ ثُمَّ يَجْمعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْفِيامَةِ لا رَبُّتَ فِيهِ وَ لَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ (٢٦)

۲۳ ... آیا دیدی کسی را که معبودش را هوای نفس خودش قرار داده بود و حدوباد او را با آگاهی گمراه ساخته و سر گوش و قبلش شهر رده و سر چشمایش پردمای افکنده است؟ پس آیا کسی میتواند بعد از خداوند او را هدایت کند؟ آیا متذکر نمیشوید؟

۲۴ و آنها گفتند زندگی ما جر همین دنیا چپر دیگری نیست، گروهی از ما می میزند و گروهی دو طسیعت می میزند و گروهی دیگر خای آنها را می گیرد، و خبر روزگذار و طسیعت کسی ما را هلاک نمی کند، و این سخنان آنها از روی علم و آگاهی نیست بلکه آنها فقط گمان می گیتایم بیست.

۲۵ و هنگامی که آیات روشن ما بر آنها حوابده میشود دلیمی در برابر آن بدارند مگر آنکه میگویند اگر راست میگویید پدران ما را نیاوزیاد (رناده کنید)

۲۶ بگو حداوند شما را رنده میکند سپس میمیراند، سپس شما را در روز قیامت که هیچ شک و تردیدی در آن بیست جمع میکند، ولکی بیشتر مردم نمی دانند.

﴿ أَفَرَ أَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلٰهَهُ هَوَاهُ ﴾ اين آيه در باره قريش نازل شده كه هر چه را دلشان ميخواست ميپرستيدند.

﴿ وَ أَضَلَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ ﴾ خداوند عذاب مى كند ایشان را به آنچه در حق امیرالمومنین علی الله مرتكب شدند. ایس آیه بعد از پیغمبر اكرم عَلَیْ الله جاریست، در حق كسانیكه به امیر المؤمنین و اهل بیت پیغمبر ظلم و ستم

نمودند به طوری که از روی هوای نفس هر چه خواستند کردند و برگردانیدند حلافت را از امیر المؤمنین و ائمه معصومین ای بعد از انکه به امر پروردگار چند مرتبه رسول اکرم به از آنها عهد و پیمان گرفت بر ولایت و خلافت وصی و جانشین خود امیرالمؤمنین اید.

﴿ اَتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوْ اَهُ ﴾ دربارة قريش نازل شده است و درباره اصحاب پيعمبر جاريست همانهائي كه حق امير المؤمنين الله را غصب كردند و امام منصوب از طرف خدا را رها كرده و به هواى نفس امام براى خود معين كردند و شاهد بر اين معنا آيه ﴿ وَ مَنْ يَقُلُ مِنْهُمُ إِنِّي إِلْهٌ مِنْ دُونِهِ ﴾ أمى باشد و هر كس كمان كند و بكويد من امام هستم غير از آن اماميكه خداوند معين كرده كيفر او آتش دوزخ است.

پس هر کس غیر علی ﷺ امامی اختیار کند و او را بر علی مقدم بدارد مثل آن است که غیر خدا را به خدائی گرفته و به هوای نفس عمل کرده است

پس از آن گفتار دهری و طبیعی مسلکان را بیان میکند که گفتند بعد از مرگ زنده نمی شویم ﴿ وَ قَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنَيَّا نَمُوتُ وَ نَحْیا ﴾ و این مقدم است و موخر این است که دهریون اعتقاد به نشور و بعث بعد از شردن را ندارند و گفتند: زندگی میکنیم و میمیریم.

﴿ مَا يُهُلِكُنَا إِلاَّ الدَّهُرُ \_ تا \_ يَظُنُّونَ ﴾ كه ﴿ طَن ﴾ در اين آيه به معناى شك است و در حق دهريه نازل شده و درياره كسانيكه به امير المؤمنين الله و فرزندانش بعد از پيغمبر اكرم عَيَّالُهُ ظلم و ستم نمودند جاريست چون ايمان آنها اقرار به زبان و صورى و بدون تصديق قلبى، از جهت ترس شمشير اسلام بود.

سپس خداوند گفتار دهريون را حكايت كرده و فرمود. ﴿ وَ إِذَا تُتَّلَّىٰ عَلَبْهِمْ

١ انبيا. أية ٢٩ ؛ و هر كس ار أبها بكويل من حز حلبا معبودي دبكر هسم.

آیاتنا بَیّنَاتِ ماکان حُجَّتَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا ائتُوا بِآبَائِنَا إِنْ کُنتُمْ صادِقِینَ " بسعنی بدرستی که شما بعد از مُردن معوث میشوید، پس خداوند عرمود. "قُلِ اللهُ یُحْیِیکُمْ ثُمَّ یُمِیتُکُمْ ثُمَّ یَجْمَعُکُمْ إِلَیٰ یَوْمِ الْقِیامَةِ لاَ رَیْبَ فِیهِ وَ لَکِنَّ أَکُمتَرَ النّسِ لایَعْلَمُونَ " بگو: خداوند شما را زنده میکند سپس میمیراند، سپس شما را در روز قیامت که هیچ شک و تردیدی در آن نیست جمع میکند، و لکن سیشتر مردم نمیدانند.

وَ لِـلَّهِ شُلُكُ الشَّـمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ يَـوْمَ تَـفُومُ السَّاعَةُ يَـوْمَنِكِ يَـحُسَرُ الْمُتَطِلُونَ (۲۷)

وَ تَرَىٰ كُلِّ أُمَّةٍ خَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُـذَعَىٰ إِلَى كِـتَابِهَا الْـيَوْمَ تُـجُزَوْنَ مـاكُـنَّمُ تَعْمَلُونَ (٢٨)

هٰذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ هَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّاكُنَّا تَسْتَشْيِحُ مَا كُنَّتُمْ نَعْمَلُونَ (٢٩)

TV و حاکمیت آسمانها و رمین همه از برای حفاست، و در آن روزی که قیامت بر یا میشود اهل باطل زیان میبیند.

۱۲۸ و (در آن رور) هر امتی را می بیش که به رابو در آمده است. هر امتی به سوی کتابش خوانده می شود، امرور حرای آنچه که انجام می د دید به شمه داده می شود.

۲۹ این کتاب ماست که به حق با شما سحی میگوید، که ما هر آمچه را که انجام می دادید را نوشته ایم.

﴿ وَ يَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَثِذٍ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴾ يعنى آنهائى كه دين الهي را باطل كردند.

﴿ وَ تَرِيٰ كُلُّ أُمَّةٍ خَائِيَةً ﴾ يعنى مىبينى هر گروهى راكه از غايت دهشت و هيبت آن روز بر زانوهاى خود نشستهاند. ﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَىٰ إِلَىٰ كِتَابِهَا ﴾ هر امتى به سوى اعمالى كه بر آنها واجب كرده بوديم فرا خوانده مى شوند سپس فرمود ﴿ فَذَا كِتَابُنُا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقُّ ۗ اين دو آيه از محكمات هستند. ا

ابويصير كويد از امام صادق الله الدربارة آية الفذّا كِستَابُنَا يَسْطِقُ عَسَلَيْكُمُ بِالْحَقَّ ﴾ سوال كردم.

فرمود: قرآن حرف نمیزند لکن پیغمبر اکرم بَهُ و اهل بیت او ناطق به قرآن هستند : پروردگار می فرماید: این پیغمبر به کتاب ما برای شما براستی و درستی سخن میگوید، و نزول آیه چنین است: «هذاکتابنا یـنطق عـلیکم بالحق »

عرض كردم: ما اينطور قرائت نمىكنيم.

فرمود؛ بخدا قسم جبرئیل آیه را این طور پر محمد ﷺ نارل کرده است و از آیاتی است که نزول آن تحریف شده است. ۲

وَ قَبِلَ لَيُوْمَ نَنْشَاكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِفَاهُ يَوْمِكُمْ هذا وَ مَأْوَاكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُمْ مِنْ نامِسرِينَ (٣٤)

دلِكُمْ بِأَنْكُمْ اتَّخَذَتُمْ آلِبَاتِ اللَّهِ شُرُّواً وَعَرَّتُكُمُ الْحَبَاةُ الدُّسُيا فَالْيَوْمِ لايُخْرَجُونَ مِنْهَا وَ لاَ هُمْ يُسْتَغْتُنُونَ (٣٥)

> فَلِلَّهِ الْحَمَّدُ رَبِّ السَّماوَاتِ وَ رَبُّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعالَمِينَ (٣٦) وَ لَهُ الْكِنْرِياهُ فِي السَّماوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ (٣٧)

۳۴ و به آنها گفته میشود امرور ما شما را فراموش میکنیم همچان که شما دیدار این روز را فراموش کردید و حانگاهتان آنش حهم است، و شما هیچ یار و یاوری بدارید.

۱ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۸۹

٢ بعدارالانوار، ج ٨٩ ص ٣٨ ؛ كافي، ج ١٨ ص ٥٠ ؛ تقسر برهال، ح ٧ ص ١٨١

۳۵ این به خاطر آن است که آیات خداوبد را به نمسجر گرفتید و وسگی دنیا شما را فریب داد، پس امروز آنها را از آتش جهم نیرون نمی اورند و هیچگونه عذری از آنهاپدیرفته نمیشود

۳۶ پس جمه و سپاس برای جمالوند است، پروردگار آنسمانه، و پروردگار زمین و پروردگار عالمیان

۱۳۷ و برای اوست کنریا و عظمت در آسمانها و رمین، و اوست خنریو و حکیم

﴿ وَ قِيلَ الْيَوْمَ نَنْشَاكُمْ ﴾ يعني شما را ترک کرديم پس «نسيان» به معناي ترک است.

﴿ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾ يعنى از آتش حهدم

﴿ وَ لاَ هُمْ يُسُتَعَثَّبُونَ ﴾ يعني نه به آنها جواب داده مي شود و نـه عـدرشان مورد قبول واقع ميگردد.

﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَ رَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْفَلَمِينَ ﴿ وَ لَهُ الْكِبْرِياءُ " يعنى قدرت.

﴿ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ در آسمانها و زمين، و اوست عزيز و حكيم. أ

۱ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۳

# تفسير سورة احقاف

۶۶ – سورهٔ احتقاف در مکیه

نازل شده و دارای ۳۵ آیـه

است.

S. ~~ 19/19/2017/

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

حم (١)

تَنْرِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكيم (٣)

ما خَلَقْنَا السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ مَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقَّ وَ أَجَلٍ مُسَتَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَنَا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ (٣)

قُلُ أَ رَأَيْتُمْ مَا تَذْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمهُمْ شِرْكَكَ فِي السَّمَاوَاتِ انْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ فَبَلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صادِقبِنَ (٣)

السخم

۲ ـ این کتاب از جانب حداوند عریز و حکیم نازل شده است.

۳ ما آسمانها و زمین و آمچه را که در میان آمهاست جر به حق برای مدت مغیبی بیافریدیم، و کسمانی که کنافر شباشد از آمچه که اسدار مسیشوداد روی گردان هستند.

 ۴ ـ (به آبها) بگو. آن معبودان عیر حدایی را که می حوامد را به می نشاب دهید که چه چیری از وصین را آصرید ماند، بیا آسها شمرکتی در آضریش آسمان ها دارند؟ کتابی آسماتی قبل از این بیا اشری علمی (بسرای اشهات دلیل باد) برای من بهاورید اگر راستگو هستید

﴿ حم ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّٰهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ \_ تا \_ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا عَمّا أُنْذِرُوا مُعْرَضُونَ ﴾ يعنى قريش هنگامى كه رسول خدا عَنْجُهُ آنها را به سوى آن فرا مى خواند و اين آيه عطف به آبة ﴿ قَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْ تُكُمُ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ است.
عادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ است.

سپس خداوند با آنها احتجاج نموده و فرمود: ای محمد به آنها بگو ته اُ رُائِتُمُ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّٰهِ \* یعنی بتهائی که میپرستید ﴿ أَرُونِی ما ذا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْکُ فِی السَّفاوَاتِ اثْتُونِی بِکِتَابِ مِنْ قَبْلِ هذَا أَوْ أَثَارَ قِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِینَ \* به من نشان دهید که چه چیزی از زمین را آفریدهاند، یا آنها شرکتی در آفرینش آسمانها دارند ؟ کتابی آسمانی قبل از این یا اثری علمی (برای اثبات دلیلتان) برای می بیاورید اگر راستگو هستید. آ

وَ مَنْ أَصَلُ مِمِّنْ يَدُعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَشْفَحيتُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ وَ هُمُّ عَنْ دُعائِهِمْ غاوِلُونَ (۵)

وَ إِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِنَادَتِهِمْ كَافِرِينَ (١)

۴ ـ و چه کسی گمراه تر است از آن کسی که غیر حدا را می حواند که تا روز قیامت او را احامت مسیکند، و اینها (مشاها و غیر حدامان) از حوامان آمها (مشرکان) بی خبر هستند (و چیزی ممیشبوند)؟

عدو هنگامیکه مردم محشور میشوند معبودانشان دشمیان آنها بوده و از عبادت اتها اظهار بیزاری میکنند

۱. فصلت، آیهٔ ۱۳ ؛ پس اگر اعراص کنند به آنها بگو. من شما را از صاعقهای مانند صاعقهٔ عاد و شمود ترسایدم

۲. تفسیر برهال، چ ۷ می ۱۸۵

﴿ وَ مَنْ أَضَلُّ مِثَنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لأَيسَتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ - تا ـ بِعِبْادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ كسى كه خورشيد و ماه و ستارگان و چهارپايان و درحت و سنگ را مىپرستد، هنگامى كه مردم در روز قيامت محشور مىشوند اين پرستش شدگان با آنها دشمنى نموده و از آنها روى گردان مىباشند.

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلَ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلاْ تَمْلِكُونَ لَي مِنَ اللَّهِ شَيْناً هُوَ أَعْـلَمُ سِما تُفهِضُونَ فَهِهِ كَفَى بِهِ شَههِداً بَيْنِي وَ يَيْنَكُمْ و هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٨) قُلْ مَاكُنْتُ بِدْعاً مِنَ الرُّسُلِ وَ مَا أَذْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَ لاَ بِكُمْ إِنْ أَنَّبِعُ إِلاَ مَا يُؤخِى إِلَىٰ مَا يُؤخِى إِلَىٰ مَا يُؤخِى إِلَىٰ وَ مَا أَنَّا إِلاَّ نَذَيْرٌ مُبِينٌ (٩)

۸. یا میگوید: این آبات را بر حلنا دروع بسته است، بگو اگر من ایس قرآن
 را بر حلنا دروع بسته بودم شما قدرت مجات می در برابر حلناوید را بلدارید
 او به کارهایی که وارد می شوید داناتر است، کفایت می کند که او شاهد میان
 من و شماست، و او آمرزنده و مهربان است.

۹ بگو. من از اولین رسولان میستم، و سمینانم که عاقبت من با شما چه
 میشود؟ من از چیری پیروی نمیکنم مگر آنچه که بر من وحی میشود، و
 من انلیار گنندهٔ آشکاری هستم.

﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتُرَاهُ ﴾ اى محمد مىكويند قرآن ار افتراهاى توست كه به خدا نسبت مىدهى، به آنها بكو: ﴿ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلاَ تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللَّهِ شَـيْتُ \* اكر خداوند به من ثواب بدهد و يا عقاب نمايد شما قادر به دفع آن نيستيد.

﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُغِيضُونَ فِيهِ ﴾ يعنى تكنيب مىكنند.

﴿ كَفَيْ بِهِ شَهِيداً بَيْتِي وَبَيْتَكُمْ وَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ كفايت مىكندك او شاهد

میان من و شماست، و او آمرزنده و مهربان است ٔ

اى محمدمه آنها بكو · ﴿ مَاكُنُتُ بِدُعاً مِنَ الرُّسُلِ ﴾ فقط من يك بيامبر بيستم، بيامعران ريادى نيز قبل از من بودهاند. ٢

قُلُ أَ رَأَيْتُمْ إِنَّ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ نَتِي إِسْرِ انْبِلَ عَلى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَ اسْتَكْتَرَتُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْفَوْمَ الطَّالِمِينَ (١٠)

 ا - نگو اگر دیدبد که این قرآن از حانب خداست و شما به آن کافر شدید.
 و شاهدی از میان بنی اسرائیل به (حق بنودن) آن شبهادت دهند و ایسمان بیاورد و شما استکبار بورزید (آن موقع چه میکنید)؟ همانا که حدوب گروه ستمکاران را هدایشمیهی نگار.

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ \_ تا \_عَلَىٰ مِثْلِهِ \* بكو: اكر قرآن از جانب خداوند است.

﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي لِمُرَائِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكَبُرَتُمْ ﴾ منظور از شاهد امیرالمومنین الله است و دلیل بر آن آیهٔ ۱۷ سورهٔ هود میباشد ﴿ أَ فَمَنْ كُنْ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَ يَتَلُّوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ "یعنی امیرالمومنین الله \*

إِنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَيُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (١٣) ١٣ ـ همانا كسانى كه گعتمد بروردگار ما الله است. سيس (بر سحن حود) ثابت قدم مانديد، پس ترسى بر آنها بيست و آنها بير اندوهگين بسيشويد

۱، تفسیر برهان ج ۱۱ می ۱۸۶

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۱۸۷

۴ هود، آیهٔ ۱۷ : آیا آن کسی که دلیل آشکاری از پروردگار حویش دارد و به دنبال آن شاهدی از سوی او میباشد.

۴ نفسیر برهان، ج ۱۸۷ مس ۱۸۷

﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَفَامُوا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُمْ يَحْزَنُونَ \* يعنى برولايت اميرالمؤمنين الله استقامت كنيد. \

وَوَضَيْنَا الْإِسَانَ بِوَالِدَبِهِ إِخْسَاناً حَمَلَتُهُ أُمَّةً كُرْها وَ وَصَعَنْهُ كُرُها وَ حَمْلَهُ وَيَلَغَ أَرْبَعِينَ سَهُ قَالَ رَبُّ وَرَغْني وَيَضَالُهُ نَلاَنُونَ شَهْراً حَتَى إِذَا تَلَعَ أَشَدُهُ وَ يَلَغَ أَرْبَعِينَ سَهُ قَالَ رَبُّ وَرَغْني وَيَضَاهُ أَنْ أَشْكُرَ يَعْمَتُكَ النّبِي أَتَعَتْ عَلَيْ وَعَلَى وَالِدَيِّ وَ أَنْ أَهْمَلَ ضَالِحاً تَوْضَاهُ وَأَضْلِحْ لِي فِي ذُرْبِتِي إِنِّي بَيْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (10) وَأَضْلِحْ لِي فِي ذُرْبِتِي إِنِّي بَيْتُ إِلَيْكَ وَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (10) ما درس احسان كله، ما درس اورا با سحتى و رحمت حمل سمود، و با درد و باراحتى بر زمين كلماشت. و ملت حمل و شيرتاديش سي ماه شه، تا هنگامي كه به حد بيرومندي و رشد رسيد، و چهل سالة شند و گفت بروردگارا، به من عنابت كي تا شكر رشد رسيد، و چهل سالة شند و گفت بروردگارا، به من عنابت كي تا شكر بعمني كه به من و بدر و مادرم عظا عرمودي را بجا بياورم و عمل صالحي بعمني كه به من و بدر و مادرم عظا عرمودي را بجا بياورم و عمل صالحي انجام دهم كه مورد رضاي تو باشد، و ورزنداني را صالح بگردان، كه من به درگاه تو باز سرگردم و از تسليم شدگان هستم.

### مدت حمل امام حسين اليلا

﴿ وَ وَصَّيْتُنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِخْسَاناً ﴾ كه مراد از احسال رسول خداست. ﴿ بِوَالِدَيْهِ ﴾ يعنى حسن و حسين النَّكِ سپس ثم عطف بر حسين النَّهِ كرده و فرمود: ﴿ حَمَلَتُهُ أُمَّهُ كُرُها وَ وَضَعَتُهُ كُرُها ﴾ خداوند وجود حسين النَّهُ را قبل از حمل آن بزرگوار به رسولش خبر داد به اينكه امامت تا روز قيامت در فرزندان آن حضرت است، سپس كشته شدن و مصيبتهائي كه به آن حضرت و

۱. نورالثقلين، ج ۵ ص ۱۱

سهه هایش می رسد را نیز خبر داد و عوض آن امامت را در دسلهای ای قرار داد و به رسولش خبر داد که حسین کشته می شود و بعد در هنگام رحعت به دنیا در می گردد و دشمنانش را می کشد و مالک زمین می گردد و آن قول الهی است که مرمود: ﴿ وَتُرِیدُ أَنْ نَمُنَ عَلَی الَّذِینَ اسْتُضْعِفُوا فِی الْأَرْضِ ﴾ ﴿ و ما اراده کردیم که بر آن مردم صعیف شده در روی زمین منت گداریم.

﴿ وَ لَقَدُ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيّ الصَّالِخُونَ \* ` و همانا ما پس از تورات در زبور نوشتيم كه: زمين را بندگان شاپسته ما بــه ميراث مىبرند.

خداوند به پیامبرش بشارت داد که اهل بیت تو مالک زمین میگردند و به دنیا برگشته و دشمنان را میکشند. و رسول خدا ترکی خبر حسین ای و چگونه کشته شدن او را برای حضرت قاطمه ای فرمود و آن حضرت ار روی اکراه به حسین ای حامله گشت.

سپس امام صنادق این فرمود: آیا دیده اید که به کسی نشارت فرزند ذکور داده شود و او از حمل آن کراهت داشته باشد.

یعنی حضرت فاطمه به هنگامی که خبر کشته شدن حسین ای را شنید غمگین و ناراحت شد، و او را از روی کراهت به دنیا آورد. و فاصلهٔ میان امام حسن ای و در مسین ای شش ماه در شکم مادر بود و بیست و چهار ماه نیز از شیر گرفتنش بود و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿وَ حَمْلُهُ وَ فِصَالُهُ ثَلاَتُونَ شَهْراً ﴾. "

١ تمنص، آية ٥

۲ البياء، آية ۱۰۵

۴ نورالثعلين، ج ۵ ص ۱۱

والَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُنِّ لَكُما أَ تَعِدانِني أَنَّ أُخْرَجَ وَ قَدْ حَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَتْلَى وهُما يَشْتَعَبِثَانِ اللَّهُ وَيْلَكُ آمَنَّ إِنَّ وَعَدْ اللّهِ حَقِّ قَيْقُولُ مَا هَذَ إِلاَّ أَسَاطِيرُ الْأَوْلِينَ (١٧)

۱۷ ــ و کسی که به پدر و مادرش بگوید آف بر شیما، آیا به مین وصاء می دهید که روز قیامت از قبر بیرون می آیم، در صورتی که پیش از مس گروه های ریادی بودند (که زنده نشدند)؟ آن دو به درگاه خدارند استعاله می کنند: وای بر تو، ایمان بیاور، هیمانا که وعندهٔ الهیی حتی است، پس می گوید: اینها چیزی حر افسانه های پیشینیان نیست

﴿ وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُنِّ لَكُمَّنَا أَ تَعِنَانِنِي أَنْ أُخْرَجَ \_ تا \_ مَا هَذَا إِلاَ أَساطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴾ فرمود: دربارة عبدالرحمن بن ابىبكر نازل شده است.

جابر بن عبدالله گوید: سپس خداوند با ذم عبدالرحمن بن ابیبکر به مدح حسین الله او داخت.

جابر بن یزید جعفی گوید: این حدیث را برای امام باقر الله نقل کردم، آن حضرت فرمود: ای جابر به خدا سوگند اگر دعای حضرت امام حسین سبقت می گرفت و اول مرتبه به زبان مبارک جاری می شد که: ﴿واصلح لی ذریتی \* بدون کلمه ﴿فی ﴾ تمام ذریه آن حضرت از ائمه می بودند و لکن دعای آن حضرت اینهنین به زبان او پیشی گرفت که ﴿ وَأَصْلِحُ لِی فِی ذُرِیْتِی ﴾ حضرت اینهنین به زبان او پیشی گرفت که ﴿ وَأَصْلِحُ لِی فِی ذُریْتِی ﴾

با کلمهٔ ﴿فی﴾ بنابراین معنی کلام اینست که و به اصلاح آور برای من در میان فرزندان من و بعضی از آنها، پس بعضی از ایشان یکی پس از دیگری امام شدند و خدای تعالی به سبب ایشان حجت خود را ثابت گردانیده است. ا

۱ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۹۳

وَيَوْمَ يُعْرَصُ الَّدِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبُتُمْ طَيَّنَاتِكُمْ فَــي حَـنَانِكُمُ الدُّسِّيا وَاسْتَمْتَعَتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ تُحْرَّرُونَ عَلْمَاتَ الْهُونِ بِمَاكُنَّتُمْ نَسْنَكْبِرُونَ فِي الْأَرْصِ بِعَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَاكُنْتُمْ نَفْسُقُونَ (٢٠)

۲۰ روری که کافران را سر آنش دورج عبرصه میکند (ب اسها گفته میشود) شما طینات ربدگانی دنیا را از بین بردید و از آن بهره بردید پس امروز کیفر شما عداب حواز کننده است به حاطر آنچه که در رمین به عیر حق استکبار می ورزیدید و به فسق و فجوز می پرداختید.

﴿ وَيَوْمَ يُغْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَنْفَبُتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ يعنى در دنيا خورديد و موشيديد و سوارى كرديد، و اين آيه درباره بنى فلان نازل شد.

و در باره جمله ﴿ فَالْيَوْمَ تُجُزُّونَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ فرمود: مقصود از آن عطش ست

﴿ بِمَا كُنْتُمُ تَمْتَكُبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَفْسُغُونَ ﴾ بمه خاطر آنچه كه در زمين به غير حق استكبار مىورزيديد و به فسق و عجور مىپرداختيد. ا

وَ اذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنَدَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْفَافِ وَ قَدْ خَلَتِ النَّدُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلِيهِ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللّٰهَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢١) قَالُوا أَ جِئْتُنَا لِتَأْمِكُنَا عَنْ آلِهَتِنَا فَأَنْنَا بِنَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٢٢) قَالَ إِنِّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللّٰهِ وَ أَبْلَعُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَ لَكِلِمِي أَراكُمْ فَوَمَا تَخْهَلُونَ (٢٣) تَخْهَلُونَ (٢٣)

١. نورالثقلين، ج ١٥ ص ١٥

فَلَمَا رَأَوْهُ عَارِصاً مُسْتَقُٰلِ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَدَا غَارِضٌ مُسْطِئُونَا سَلُ هُـوَ تَ اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ربِحٌ فِيها عَدَابٌ أَلْبِمْ (٢٤)

تُدَمَّرُكُلُّ شَيَّءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لأَيْرَىٰ إِلاَّ مَسْاكِتُهُمْ كَذَلِكَ مَجْرِي الْفَوْمَ الْمُجْرِمِينَ (٢٥)

وَ لَقَدْ مَكَنَّاهُمْ فِيما إِنْ مَكَنَّاكُمْ فِيهِ وَ جَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعاً وَ أَنْصَاراً وَ أَفْنِدَةً فَما أَغْنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَ لا أَيْصَارُهُمْ وَ لا أَفْنِدَنَّهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَ خَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَشْتَهْزِؤُنَ (٢٢)

وَ لَقَدْ أَهْمَكُنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ الْقَرَىٰ وَ صَرُفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢٧) فَلَوْ لاَ نُصَرَهُمُ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللّهِ قُرْيَاناً آلِهَةً تَلْ ضَنَّوا عَنْهُمْ وَ ذَٰلِكَ إِفْكُهُمْ وَ مَاكَانُوا يَشْتَرُونَ ﴿٢٨)

۲۱ و یادکی برادر قوم عاد را که چون در سرزمین احقاف امتش را بیم داد
 در حالی که پیامبران ریادی قبل از او و بردیک رمانش آمده سودند. (که
 گفت) جر حدای یگانه بهرستید، همانا می بر شما از عندات روز سررگ
 می ترسیم.

۲۲ آمها گفتند آیا آمدهای که ما را از عبادت حدایانمای مار داری؟ اگسر راست میگویی عدایی راکه به ما وعده می دهی را بیاور.

۲۳ گفت. علم آن مرد خداست، به آمچه که فرستاده شده ام را سه شدما
 میرسانب ولکن شما راگروه مادان میربینم.

۳۴ پس هنگامی که عدات را به صورت ابری دیدند که به سوی دژه ها و رود حانه هایشان در حرکت هستند گفسند اس ابری باران راست. (هود به آنها گفت چنین بیست) بلکه این آن چیزی است که برای آمندش عجنه داشت. نادی است که عدات دردباکی دارد.

۲۵ این بادی است که به فرمان پروردگارش همه چنر را دگرگون میکند. پس صبح کردند در حالی که چیری در خانمهانشان دنده بمیشد. ( ری) اینچنین گروه مجرمین را کیفر میدهیم

78 ر به تحقیق به آنها فلرتی دادیم که آن را به شما بدادیم، و برای آنها گوش و چشم و گوش و چشم و فلستان هیچ مسودی به حالشان بداشت. چنوبکه آینات حمله ر ایک ر میکردند، و فاقت آنچه واکه استهزا میکردند دامگیر آنها شد.

۲۷ ـ و به تحقیق آبادی هایی را که در اطراف شما بودند را هلاک کردیم، و آیات حود را (برای عبرت مردم) به گونه های مختلف نیال نمودیم شاید که بازگردند.

۲۸ ـ پس چرا معبودانی راکه به غیر از حدا برگریدباد برای بینکه به خداویاد نژدیکشان سازد یاریشان نکردند؟ بلکه از میانشان گم شدید؟ و ایس سود شیجهٔ دروعشان و آنچه راکه به خداوند دروع میبستند.

#### سرزمين احقاف

﴿ وَ اذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَخْفَافِ ﴾ احقاف از سرزمین عاد است که ابتدای آن از شُقُوق (که منزلی در راه کوفه به مکه پس از واقصه میباشد) و انتهای آن تا اجفر (جایی میان فید و خزیمیه) است و مجموع آن چهار منزل است. 

است. 

۱

روایت است که معتصم دستور داد که در بطائیه چاهی را حفر کنند. سیصد قامت زمین را کندند، آبی از آن بیرون نیامدلذا از پیدا کردن آب ناامید

۱ مورالثقلين، ج ۵۵ ص ۱۷ تقسير بوهال، ح ۷، ص ۱۹۶۰ تقسير صلعي، ح 5 ص ۲۵۶

شده و از آن چاه دست بر داشتند و دیگر آن را نکندند. هنگامی که متوکل امور مملکت را بدست گرفت دستور داد آن چاه را دوباره بکنند تا به آب سرسند، حفر کنندگان چاه در هر صد قامت تسمهٔ قرقرهای قرار می دادند تا اینکه به صخرهای رسیدند، آن صخره را شکستند از آن باد سردی بیرون آمد که هر کسی در اطراف آن بود را هلاک نمود. چریان را به متوکل اطلاع دادند، ولی او علت آن را نفهمید؛ گفتند که دربارهٔ آن از امام هادی ایسترال شود؛ و لذا جریان را برای امام الله شود؛ و لذا جریان را برای امام الله شود؛ و لذا

سهس خداوند حال قوم عاد را حكايت كرده و فرمود: ﴿فَانُوا أَجِـثُتُنَا لِتَأْفِكُنا﴾ يعني با دروغ ما را از چيزهائي كه پدرانمان پرستش ميكردند دور كني.

﴿فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا﴾ يعنى ازعداب.

﴿إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ اكر از راستكويان هستي.

و هود طالباً پیامبر آنها بود و سرزمینی پربرکت داشتند پس خداوند در هنگام عذاب آنها هفت سال باران را بر آنها نفرستاد تا اینکه خشکسالی آن سر زمین را از بین برد و خیر برکت از آنجا رخت بر بست. هود طلبا به آنها فرمود: ﴿اسْتَغْفِرُ وَا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ \_ تا \_ وَ لاَ تَتَوَلُّوا مُجْرِمِينَ ﴾ " توبه كنيد و به سوى

١. ئورالثقلين، ج 🗅 من ١٧

۲ هود، آیهٔ ۵۲ وای قوم من از پروردگارتان طلب آمررش نمایید و سپس به سوی او توبه کنبد تا آسمان بازان را پی در پی برایتان نازل کند و بیرویی بر تبروی شما بیمرابد، بنا بر این در حالی که گنهکارید، روی بر نگردانید

آنها برگردید.

ولی آنها ایمان نیاورده و طعیانگری نمودند، خداوند به هوسای وحی فرستاد که آنها در فلان وقت با عذاب دردناک باد هلاک خواهند شد.

در وقت موعود ایری در اسمان ظاهر گشت که به سوی آنها می آمد، بنا دیدن آن ایر خوشحال شدند و به همدیگر گفتند: ﴿ هُذَا عَارِضٌ مُنْظِرُنَا ﴾ این ایر برای ما باران می آورد.

هو يمنَّ به آنها فرمود: ﴿ بَلْ هُوَ مَا اسْتَعَجَلْتُمْ بِهِ \* آن ابر داران نيست بلكه عذاب الهي است كه ظاهر گشته است.

﴿ فَأَتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ رِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ تُدَمَّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ

رَبِّها ﴾ كه ﴿ تدمر كُل شيء ﴾ لفظش عام و معنايش خاص است زيرا كه آن باد

چيزهاي زيادي را ترك كرده و آنها را از بين نبرده و فقط تمام اموال و اشياء و
خود اينها را نامود كرده و از بين برده است همچنانكه خداوند تبارك و تعالى

مي فرمايد: ﴿ فَأَصُبُ حُوا لا يُرِي إِلا مُسَاكِنَهُمْ ﴾ و همة ايس اخبار از هلاكت
امتهاي گذشته جهت ترساندن و اخطار به امت حصرت محمد ﷺ است. `

﴿ وَلَقَدْ مَكَّنّا هُمْ فِينَا إِنْ مَكَنّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَنْعاً وَ أَبْصاراً وَ أَفَيْدَةً \* يعنى به تحقيق ما به آنها اعطا كرديم و آنها كفران نمودند پس عذاب بر آنها نازل شد پس بر حذر باشيد از آنچه كه بر آنها نازل شده بر شما نيز نازل شدود سپس خداوند قريش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ وَ لَقَدْ أَفْلَكُنْهُ مَ حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرَىٰ وَ صَرَّفْنَا الْآيَاتِ ﴾ يعنى چكونكى هلاكت آنها را بيان نموديم. و مراد از شهرهاى اطراف سرزمينهاى قوم عاد و قوم صالح و قوم لوط مى داشد.

<sup>1</sup> تصمن الأثبياء جزائري، ص ٨٥

سبس خداوندما آنها احتجاج كرده و فرمود: ﴿ فَلَوْ لاَ تَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ قُرْبُاناً آلِهَةً بَلَّ صَلَّوا عَنْهُمْ ﴾ يعني باطل كردند.

﴿ وَ ذَٰلِكَ إِنْكُهُمْ ﴾ يعنى دروغ آنها.

﴿ وَ مَا كَانُوا يَقْتُرُونَ ﴾ و آنچه را كه به خداونددروغ ميبستند.

وَ إِذْ صَرَفُنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِنَ الْحِنَّ يَشْتَبِهُونَ الْقَرْآنَ فَلَمَّا حَصَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَا فَضِي وَلَوْا إِلَىٰ فَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ (٢٩)

قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِنَامَا أَثْرِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسىٰ مُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدي إِلَى الْحَقِّ وَ إِلَىٰ طَرِيقِ مُسْتَقَهِم (٣٠)

يًا قَوْمَنَا أَجِيُّوا فَاعِيَّ اللَّهِ وَ ۚ آَينُوا بِهِ يَقْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَ يُجِرْكُمْ مِنْ غَذَابِ أَلْبِم (٣١)

وَ مَنْ لَا يُحِّتْ ذَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ مِمْعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيهُ أُولِئِكَ فِي ضَلالِ شَهِنِ (٣٢)

أَ وَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاواتِ وَ الْأَرْصَ وَ لَمْ يَعْيَ بِخَلَقِهِنَّ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنَّ يُخْدِيَ الْمَوْتِي تَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدَيِرٌ (٣٣)

وَيَوْمَ يُغْرَضُ اللَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْشَ هٰذَا بِالْحَقُّ فَالُوا نَلَىٰ وَ رَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَاتَ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفَّرُونَ (٣٤)

۲۹ و (ساد بیاور) هنگامی که گروهی ار جن را به سوی تو متوجه معودیم تا آیات قرآن را بشتوید، پس هنگامی که حاصر شدند گفتند. ساکت باشید و گوش کنید، پس چون بلاویت تمام شد به سوی فومشان رفتند و آنها را انذار تمودید.

۳۰ گفتند: ای قوم ما، همانا ما (آیات) کتابی را شسدیم که بعد از موسی

بازل شده تصدیق کنندهٔ کتابهای پشین است، به سوی حق و راه راست هدایت میکند.

۳۱ ای قوم ما، دعوت کسده به سوی الهی را اجالت کنید و به او پسمال ساوردد که حفاوند گستاهانتان را میآمرزد و از عدام در دساک پساهتان می دهد.

۳۲ بو کسی که دعوت کنندهٔ الهی را اجانت نکند پس نمی تواند در ومین از عدات الهی فرار کند، و به غیر از جدا هیچ پناوری سرای او سمی باشد، و چنین کسی در گمراهی آشکاری است.

۳۳ آیا آنها معی دانند خطاوندی که آسمانها و زمین را آفریده و از آفرینش آنها باتوان بشد. قادر است که مردگان را نیز زنده کند؟ آزی او بر هر چیری قادر و تواناست.

۱۳۱ روزی که گامران را بر آئش جهنم عرضه کنند (به آنها گفته شود:) آیا

ایس حق بیست؟ میگویند بیلی به پیروردگارمان سوگند کنه حق است؛

(خفاوند) می فرمایند پس بچشید عداب را به خاطر آنچه که کفر ور ربدید

﴿ وَ إِذْ صَرَفْنَا إِلَيْکَ نَفَراً مِنَ الْجِنَّ يَسْتَعِفُونَ . تا . أُولَئِکَ فِي ضَلالٍ مَّبِينٍ ؟

تمام آیات حکایت از جن است و سبب مزول این آیات این بود که رسول خدا مَنْ از مکه بیرون شد و به بازار عکاظ رفت، زید بن حارثه هم با آن جذاب بود، و آن حضرت مردم را به اسلام دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم بعدی دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم به دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم به دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم به دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم به دعوت می کرد، ولی حتی یک مفر هم به دعوت می کرد، واحدی را نیافت که دین او را بپذیرد، ناچار به مکه در گشت.

همین که به محلی به نام «وادی مجنه» رسید عبادت شبانه خود را تلاوت قرآن قرار داد، چند نفر از طائفه جن از کنارش میگذشتند، همین که صدای قرائت رسول خدا من شنیدند گوش دادند، و چون قرآن او را شنیدند به یکدیگر گفتند: ساکت، ببینیم چه میخواند. همین که تلاوت قرآن حضرت تمام شد به سوی قوم خود برگشتند و به انذار آنان پرداخته، گفتند. \*وَلِّوْا إلِی قَوْمِهُمْ مُنْذِرِینَ قَلُوا یُا قَوْمَنْا اِنَا سَمِعْنَا کِتَاباً أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسیٰ مُعَدَّقاً لِم بَیْنَ یَدَیْهِ یَهُدِی اِلِی الْحَقِّ وَ إِلَیٰ ظَرِیقِ مُسْتَقِیمٍ یَا قَوْمَنْا أَجِیبُوا دَاعِیَ اللهِ وَ آمِنُوا بِهِ یَدَیْهِ یَهُدِی اِلِی الْحَقِّ وَ إِلیٰ ظَرِیقِ مُسْتَقِیمٍ یَا قَوْمَنَا أَجِیبُوا دَاعِیَ اللهِ وَ آمِنُوا بِهِ یَدَیْهِ یَهُدِی اِلی الْحَق وَ إِلیٰ ظَرِیقِ مُسْتَقِیمٍ یَا قَوْمَنَا أَجِیبُوا دَاعِیَ اللهِ وَ آمِنُوا بِهِ یَدَیْهُ یَهُ یَهُ وَ اِلی اللهِ وَ آمِنُوا بِهِ یَدَیْد و آنها را انذار نمودند. گفتند: ای قوم ما، همانا ما (آیات) کتابی را شنیدیم که بعدار موسی نازل شده، ای قوم ما، دعوت کننده به سوی الهی را احابت کنید و به او ایمان بیاورید که ای قوم ما، دعوت کننده به سوی الهی را احابت کنید و به او ایمان بیاورید که خداوند گناهانتان را می آمر زد و از عذاب دردناک پناهتان می دهد. و کسی که دعوت کنندهٔ الهی را اجابت نکند پس نمی تواند در زمین از عذاب الهی فرار کند، و به غیر از خدا هیچ یاوری برای او نمی باشد، و چنین کسی در گمراهی کند، و به غیر از خدا هیچ یاوری برای او نمی باشد، و چنین کسی در گمراهی آشکاری است

آن گاه نزد رسول خدا تَنَافِيَة آمده اسلام و ایمان آوردند، و رسول خدا تَنَافِه معالم و شرایع اسلام را به ایشان تعلیم کرد. پس خدای تعالی این آیات را بر پیامبرش نازل فرمود ﴿ قُلْ أُوحِی إِلَی اَنَّهُ اسْتَمَع تَفَرُ مِنَ الْحِنِ ... ﴾ تا آخر سوره و در آن، کلام جنیان را حکایت کرده است. رسول خدا تَنَافِق یک نفر از آنان را امیر ایشان کرد و همواره نرد آن جناب بر می گشتند و رسول خدا تَنَاف المیرالمؤمنین را مامور کرد تا معالم دین را به ایشان بیاموزد، پس جنیان هم (مانند انسانها) مؤمن و کافر دارند، ناصبی و یهودی و نصاری و مجوسی دارند، و همانطور که انسانها فرزند ادمند آنها هم فرزند جان هستند. ا

١. بحار الاتوار، ج ١٨، ص ٨٩

از عالم الله سوال شد آیا مؤمنین جنی هم داخل بهشت می شوند؟ فرمود نه، لیکن برای خدای تعالی حظیره هایی بین بهشت و دوزخ هست که مؤمنین از جن و فساق از شیعه در آنجا قرار داده می شوند ا

سپس خداوند با دهریون احتجاج کرده و قرمود فَأُو لَمْ یَرُوا أَنَّ اللّٰهَ الَّذِي خَلَقَ السَّماوَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ لَمْ یَعْیَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ یُحْیِیَ الْمَوْتی بَلیٰ إِنَّهُ عَلَی كُلُّ شَیْءٍ قَدِیرٌ ﴾ آیا آنها نمی دامند خداوندی که آسمانها و زمین را آفریده و از آفرینش آنها ناتوان نشد، قادر است که مردگان را میز زنده کند؟ آری او بر هر چیزی قادر و تواناست.

فَاصْبِرْكُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَرْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَ لَا تَسْتَعْجِلُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ م يُسوعَدُونَ لَسَمْ يَسَلَّبُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَار بَسَلاغً فَهَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْـفَوْمُ الْفاسِفُونَ (٣٥)

۳۵ پس صبر کس همچنانگه پیامران اولواالعرم صبر کردند، و سرای (عداب) آنها عجله مکن، تا هنگامی که وعدمهایی که به آنها داده میشود با چشم حود بیسد (که در آن روز) گمان میکنند که ساعتی از روز (در دنیا) درنگ کردهاند، این ابلاغ و اثمام حجتی برای همه است، پس آیا جر قوم فاستی هلاک میشوند؟

سیس خداوند پیامبرش را به صبر ادب نموده و فرمود: ﴿فَاصْبِرْ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ که آنها عبارتند از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی بن مریم الله و محمد مَنْ و معنی اولواالعزم این است که در افرار به وحدانیت خدا و به ببوت انبیای قبل و بعد از خود از دیگران پیشی گرفته، و تصمیم

١ يحار الأنوار، بع ٤٠٠ ص ٨١؛ تقسير برهال، ح ٧، ص ١٩٨

گرفتند در براس تکثیب و آزار قوم خود صبر کنند. ا

سپس فرمود: ﴿ وَ لاَ تَسْتَعْجِلُ لَهُمْ ﴿ يعني شقابِ مكن براي كفار قريش در عذاب.

﴿ كَانَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُّونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ تَسَهَّارٍ بَسَلَاغٌ ۗ در رور قيامت ميبينند كه در دنيا جز ساعتي از روز درنگ نداشته اند.

﴿ بَلاَعُ ﴾ يعنى آن را به آنها برسان ﴿ فَهَلُ يُهُلُكُ إِلاَّ الْقُوْمُ الْغَاسِقُونَ ﴾ پس آيا جز قوم فاسق هلاك مىشوند؟ "

ا. تفسير صافي، ج ع. ص ۴۶۲

۲ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۰۲



# تفسير سورة محمد

٤٧ - ســورۀ محمدﷺ در

مدینه نازل شده و دارای ۳۸

آیه است.

S. ~~ 19/19/2017/

## بشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلُّ أَعْمَالَهُمْ (١)

1 \_ كساني كه كافر شده و از راه حدا باز مي داريد، حداويد اعمال أيها را بر

ين مىبود.

﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلُّ أَعْنَالَهُمْ ﴾ دربارة كسانى كه بعد از رسول خدا عَيَّالُهُ مرتد شدند و حق اهل بيت أن حضرت را غصب نمودند و راه اميرالمؤمنين المَيَّةُ و ولايت اثمه المَيْنَةُ را بستند نازل شده است

﴿ أَضَلَّ أَعْمَالَهُم ﴾ يعنى آن اعمالي كه با رسول خدا تَنَالَهُ داشتند از جهاد و ياري نمودن أن حضرت را باطل كردند. أ

حس بن عباس حریشی گوید امام باقر الله فرمودند: امیرالمؤمنین الله بعد از وفات رسول خدا الله که مردم در مسجد جمع شده بودند با صدای بلندی آیه ﴿ اللهِ مِن كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ أَصَلَّ أَعُمْالَهُمْ ﴾ را خواندند، ابن عباس به آن حضرت گفت: ای اباالحسن برای چه این آیه را خواندی؟

فرمود: آیهای از قرآن را خواندم.

گفت: به خاطر امری آن را خواندی؟

۱. نورالثقلين، ج ۵ ص ۳۶

فرمود. بله همانا خداوند در قرآن میفرماید: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ایا شهادت میدهی که رسول خدا ﷺ فالانی را خلیفهٔ خود قرار داد؟

ابن عباس گفت: من از رسول خدا ﷺ تشتیدم کسی را حلیفهٔ بعد از خود قرار دهد جز شما را.

فرمود: پس جرا با من بیعت نکردی؟

گفت: مردم با ابوبکر بیعت کردند و من هم از آنها پیروی کردم.

امیرالمؤمنین این فرمود: همچنامکه صردم بعد از حضرت صوسی در اطراف گوساله جمع شدند و آن را پرستیدند؛ که خداوند شما را اینجا آزمایش معود و مثل شما ﴿ کُمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَقَا أَضَاءَتَ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّه بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُفاتٍ لأَيْتِصِرُونَ \* صُمَّ بُكُمْ عُنِي فَيهُمْ لا يَرْجِعُونَ \* نَهُ مَانند کسی هست که آتشی افروخته تا در بیابان تاریک راه خود را پیدا کند ولی هنگامی که آتش اطراف خود را روشن ساخت خداوند طوفانی می فرستد و آن را خاموش می کند، و در تاریکی وحشتناکی که چشم کار نمی کند آنها را رها می سازد؛ آنها کر، گنگ و کورند بنابراین از راه خطا بار نمی گردند! "

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ وَ آمَنُوا بِمَا مُرَّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ هُوَ لُحَقُّ مِنْ رَبُهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيَّاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ (٢) ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهِ بِنَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَ أَنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ

۱ حشره ایهٔ ۷ ؛ امچه که رسول حدا برای شما اورده را مگیرید و از آنچه که بهی کرده خوادد ری معایید

۲. بقره آیهٔ ۱۷ و ۱۸

۳ محار الانوار، ج ۲۹، ص ۱۹ ؛ تفسير صافي، ج ۶، ص ۴۶۷ ؛ مور الشفلين، ج ۵ ص ۴۶۰ ؛
 تفسير برهای، ج ۷، ص ۴-۳

### كَذْلِكَ بَصُرِتُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ (٣)

۲ ـ و کسانی که ایمان اوردند و عمل صالح انجام دادند و به آنچه که سر محمد عَلِیْجَالُهٔ بازل شده ایمان اوردند، که آن حق از جانب پروردگارشان است که حداوند از گناهان آنها درگذشت و امورشان را اصلاح نمود

۳-ایس به حاطر آن است که کافران از باطل پیروی کردند، و کسانی که ایمان آوردند و از حقی که از جانب پروردگارشان بود پیروی نمودند، ایسچسین خلاوند برای مردم مَثّلهایی میژند.

اسسعاق بن عمار روايت كند كه امام صيادق لِمُنْظَة فرمود: آية ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ وَ آمَنُوا بِنَا نُزَّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ـ فَى على ـ وَ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبَّهِمْ كَفَرً عَنْهُمْ مَيْنَاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ \* اينچتين نازل شده است. '

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا انْصَالِحَاتِ ﴾ اين آيه دربارة ابوذر و سلمان و عمار و مقداد نازل شده است كه عهد و بيمانشان را نقض نكردند.

﴿ وَآمَنُوا بِما نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴾ يعنى بر ولايتى كه خداوند آن را نازل فرمود ثابت قدم ماندند.

﴿ وَهُوَ الْحَقُّ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين الله ﴿

﴿ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيُنَاتِهِمْ وَ أَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ يعنى حالشان را اصلاح دمود. سپس اعمال آنها را ذكر كرده و فرمود. ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا اللَّبَاطِلَ ﴾ يعنى آنها كسانى هستند كه از دشعنان رسول خدا سَيَّالِهُ و الميرالمؤمنين الله پيروى كردند ﴿ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ \* و كسانى كه ايمان آوردند و از حقى كه از جانب پروردگارشان بود پيروى

۱. تقسیر برهان، ج ۱/ س ۲۰۵ نفسیر صافی، ج ۶ ص ۲۶۸ ورالثعلین، ح ۵ ص ۲۷

تمودند. ا

امام صادق الله فرمود: رسول خدا تَهَا فَهُمُ فرمودند: سورهٔ محمد نصفش دربارهٔ ما و نصف دیگرش دربارهٔ دشمنان ماست و دلیل بر آن این آیه است ﴿ كَذَٰلِكَ يَضُرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُم ﴾ اینهنین خداوند برای مردم منشهایی میزند. ۲

فَإِذَا لَقَبِتُمُ اللَّهِ بِنَ كَفَرُوا فَصَرْبَ الرَّفَابِ حَنَّى إِذَا أَثَلَخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَقَدُ وَ إِنَّا فِذَاءٌ حَنَّى تَضَعَ الْحَرْثُ أَوْزُارَهَا ذَٰلِكَ وَ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لاَنْتَصَرَّ مِنْهُمْ وَ لَكِنْ لِيَتْلُوا تَعْصَكُمْ مِنعْصِ وَ الَّذَينَ قُتِلُوا في سَبِلِ اللَّهِ فَمَنْ يُضِلَّ أَغْمَالُهُمْ (۴)

سَيْهُدبِهِمْ وَ يُصْلِحُ بِالْهُمْ (٥)

وَ يُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرْفَهَا لَهُمْ (١)

يا أَيُّهَا الَّذِبِنَ آسُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرْكُمْ وَ يُثَنِّتُ أَقْدَامَكُمْ (٧) وَ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَأُ لَهُمْ وَ أَضَلُّ أَعْمَالَهُمْ (٨)

دَٰلِكُ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَأَخْتِطَ أَعْمَالَهُمْ (٩)

۳ و هنگامی که با کافران (در میدان جنگ) رو به رو شدید گردن هایشان را بربیله تا وقتی که دشمان زیادی را از بین بیریله پس از آن اسیران جنگ را محکم بیندیله بعد یا بر آنها شت بگذارید و (آزادشان کنید) یا فندیه بگیریله تا جنگ سختیهای خود را فرو گذارد برنامه این است، و اگر خلا می خواست خودش از کافران انتقام می گرفت و لکن می خواهد شما را به

۱. تقلیر صافی، ج ۶۰ ص ۴۶۸ دورالثقلین، ج ۵ ص ۲۷ د تعلیر برهای، ج ۱۷ می ۲۰۵ ۲. تقلیر برهان، ج ۱۷ ص ۲۰۶ دورالثقلی، ج ۵ ص ۲۷

وسیلهٔ یکدیگر امتحال کند، و کسانی که در راه حدا کشته شدند، حدارت هرگز اعمالشان را صابع نمیگرداند

۵ برودی آنها را به سعادت هدایت کرده و امورشان را اصلاح می فرماید
 ۴ آنها را در بهشتی که به ایشان شناسانده بود وارد می کند.

۷ ای کسانی که ایمان آوردهاید اگر خدا را یاری کنید حداوند میر شما را باری میکند و قدمهایتان را ثابت و استوار میگرداند

۸. رکسانی که کافر شدند. مرگ و هلاکت بر آنها او اعمالشان بابود باد
 ۹. ایس به خاطر آن است که بدانچه حداوند بازل کرده بود کراهت داششد.
 پس خداوند اهمالشان را بابود گرد.

﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرُبُ الرَّفَائِ كَتا \_ الْأَنْتَصَرَ مِنْهُمْ ﴾ پس این حکم شمشیر از برای مشرکان عجم از زنادقه و کسانی که اهل کتاب نیستند و ار آتش پرستان و ستاره پرستان می باشند، جاری است.

﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبُ الرِّفَابِ ﴾ خطاب به جماعتى است و معنايش براى رسول خدا عَيْنَيْدُ و امام بعد از آن حضرت مى باشد.

﴿ وَالَّذِينَ قُرْلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنْ يُضِلُّ أَعْنَالَهُمْ ۞ سَيَهْ دِيهِمْ وَ يُصْلِحُ بَالَهُمْ ۞ وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ يعنى بهشت را براى آنها وعده داده و برايشسان ذخيره نعوده است.

﴿لِيَبْلُوا إِنْفُضَكُمْ بِبَغْضِ ﴾ يعنى شما را امتحان مىكىد. ا

سبس امیر الموُمنینَ الله الله و را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَ يَكَبَّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ اى كسانى كه ايمان آوردهايد، اگر خدا را يارى كنيد خداوند نيز شما را يارى مىكند و قدمهايتان را تابت و

١. تفسير صافي، ج کاص ۴۷۰؛ تفسير برهان، ج ١٧ ص ٢٠٥

استوار میگرداند. <sup>۱</sup>

امام باقرعا في فرمود. جبرئيل با اين آيه ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ في علي إلا أنه كشط الاسم فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ \* بر محمد نازل شد يعنى آيه را اين چنين آورد،

اً فَلَمْ يَسيرُوا هِي الْأَرْصِ فَيَتْظُرُواكَيْفَ كان عاقنةُ اللَّذينَ مِنْ فَتْلِهِمْ ذَمَّرَ الذَهُ عَلَيْهِمْ وَ للكاهِرِبنَ أَمْثالُها (١٠)

دَلِكُ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذَينِ آمُوا وَ أَنَّ الْكَاهِرِينَ لا مَوْلَى لَهُمْ (١١) بِنَّ اللَّهَ بُدَّجِلُ الدِّينَ آمُنُوا وَ عَجِلُوا الصَّالِحاتِ حِنَاتٍ تَـجْرِي مِـنُ تَـحْتِهَا الْأَنَّهَارُ وَالَّدِينَ كَفَرُوا يَسْمَتُعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا نَأْكُلُ الْأَسْعَامُ وَالنَّـارُ مَـنُوئ لَهُمْ (١٢)

۱۰ - آیا در روی رمین سیر و سفر نمیکنند تا چیسد که عافیت پیشینیانشان چگونه بود؟ خداوند آنها را هلاک کرد، و برای کافران انتال اینگونه هوافب خواهد بود.

۱۱ ساین به حاطر آن است که حلااوند مولی و سرپرست کسانی است کنه ایمان اوردهاند و برای کافران مولی و سرپرستی بیست.

۱۲ ــ همانا خفاوند کسانی را که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند را در ناعهایی وارد میکند که از زیر درختانش نهرها خاریست، و کسانی که

۱. تفسیر برهال، ج ۱۷ ص ۲۰۷

۲، تفسیر برهان، ج ۷، می ۲۰۷

کافر شدند از متاع دنیوی مهره کمی صیرند و همچون جهارپایان میخورند، و انش جهم جایگاه انهاست.

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَتَظُرُواكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ \* يعنى آيا در حالات امتهاى گذشته نگاه نمىكنند.

﴿ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ يعنى آنها را هلاك كرده و عذاب نمود؛ سيس فرمود؛ ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ يعنى آنهائي كه كافر شدند و آنچه را كه خداوند دربارة حضرت على النَّا نازل فرمود آن را خوش نداشتند.

﴿ أَمْثَالُهِ ﴾ يعنى براى آنها از عذاب و هلاكت استهاى گذشته مثلى زديم.

سپس مومنینی را که بر امامت امیر المؤمنین الله ثابت قدم بودند را ذکر کرده و فرمود. ﴿ دُلِکَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَی الَّذِینَ آمَنُوا وَ أَنَّ الْکَافِرِینَ لا مَوْلیٰ لَهُمْ ﴿ این به خاطر آن است که خداوند مولی و سرپرستت کسانی است که ایمان آوردهاند و برای کافران مولی و سرپرستی نیست.

سيس مومنين را ذكر كرده و فرمود: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدُخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ﴾ يعني به ولايت على ﴿إِنَّ اللَّهِ يَدُخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا

> ﴿ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهَارُ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ از دشمنانش. ﴿ يَتَمَتَّعُونَ وَ يَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ ﴾ يعنى زياد مىخورند. ﴿ وَالنَّارُ مَثْرِي لَهُمْ ﴾ و آتش جهنم جايگاه أنهاست.

وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَحْرَ جَنْكَ أَهْلَكُماهُمْ فَلا ناصِر لَهُمْ (١٣)

۱۳ سیچه شهرهای بسیار که میرومندتر از شهری (مکه) بودند که تو را از ب میرون کردند، که ما همهٔ اهلش را حلاک کردیم و آنها هیچ یاوری بداششت ﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِنْ قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتُكَ أَهْلَكُماهُمْ فَلا ناصِرَ لَهُمْ ﴾ چه سه از امتهای گذشته راهلاک نمونیم که قریههای آنها محکمبر از قریهٔ تو یعنی مکه که تو را از آن بیرون کردند نود و آنها هیچیاوری نداشتند

أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّهِ كَمَنْ زُبِّنَ لَهُ شُوهُ عَمَلِهِ وَ اتَّنَعُوا أَهُوْا فَهُمْ (١٤) مَثَلُ الْجَنَّةِ النِّنِي وَعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاهٍ غَيْرِ آسِنٍ وَ أَنْهَارٌ مِنْ لَسَ يَتَمَيَّرٌ طَعْمُهُ وَ أَنْهَارٌ مِنْ خَشْرٍ لَذَّةٍ للشَّارِبِينَ وَ أَنْهَارٌ مِنْ غَسَلٍ مُصَغِّى وَ لَهُمْ فِيها مِنْ كُلُّ الثَّمَرَاتِ وَ مَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي الْمَارِ وَ شَقُوا مَاهُ خَمِيماً فَفَطَّعَ أَمْعَاهُهُمْ (١٥)

۱۴ ـ آیا کسی که از حانب پروردگارش دلیل روشنی دارد همانند کسی است که عمل رشتش برای او رینا جناوه داده شنده و از هنوی ممسشال پیروی میکنند

10 توصیف بهشتی که به پرهیرگاران وعده داده شده است که در آن بهرهایی از آب رلال و صاف غیر متغیر میباشد، و بهرهایی ر شیر که هرگر طسعمش تعییر سمیکند، و سهرهایی از شراب ساب (صهور) که سرای بوشندگانش باعث لدّت است، و تهرهایی از عسل مصفیاست، و برای آنها در آنجا از تمام میوههاست، و آمرزشی از حانب پروردگارشان میباشد، ایا اینها هماشد کسانی هستند و از آش جهتم همیشگی هستند و از آب جوشان بوشانده میشوند و اندروشان را یاره یازه میکند؟

﴿ أَفَعَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾ يعنى اميرالمؤ منين اللَّهُ .

﴿ كُمَنْ رُبِّنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ ﴾ بعنى آنهائى كه حقّ حضرت على الله ﴿ رَاغَصب كردند ﴿ وَ اتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ و از هواى نفسشان پيروى مىكنند.

سپس برای دوستان و دشمنان آن حضرت مثلی میزند و برای دوستاس می فرماید. ﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِی وُعِدَ الْمُثَقُّونَ فِيهَا أَنَّهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ \_ ت \_ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ ﴾ و خمر يعنی فارف های نوشيدنی که هر وقت ولی خدا از آن ميل میکند بوی مشک و عنبر از آن احساس میکند.

﴿ وَ أَنْهَارُ مِنْ عَسَلٍ مُصَغِّى وَ لَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَزَاتِ وَ مَعْفِرَةً مِنْ رَبِّهِمْ \* و نهرهایی از عسل مصغّاست، و برای شما در آنجا از شمام میوههاست، و آمرزشی از جانب پروردگارشان میباشد. ا

سپس برای دشمنان مثلی زده و فرمود: ﴿ كُمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَ سُقُوا مَاءُ حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾ به پیامبرش فرمود: آیا کسی که در این بهشت توصیف شده است مانند کسی است که در آتش جهذم میباشد، همانا دشمن خدا مانند ولی او نیست.

وَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُواللِّذَبِنَ أُوتُوا الْعِلْمَ ما دا فالَ آبِفاً أُولِيْكَ الدَّبِنَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَ اتَّنَعُوا أَهْوَ ءَهُمْ ﴿١٦) وَالدِّينَ اهْتَذَوْا زَادَهُمْ هُدَى وَ آتاهُمْ تَقُواهُمْ ﴿١٧)

۱۶ ـ و گروهی از آنها به سختانت گوش میدهد تا هنگامی که از برد تو بیرون میروند به کسانی که علم و دانش داده شده (با تمسخر) میگویس، دوباره (پیامبر) چه گفت؟ اینها کسانی هستند که خداوند بر قبلبهایشان شهر زده است و از هوای ناسشان بیروی میکنند.

۱۷ ـ و کسانی که هدایت ناصهاند، (حداوند) بر هدانشان می افراید، و تقوا و پرهیرگاری به آنها عطا می قرمایا...

۱ تفسیر برهان، چ ۱۲ ص ۲۰۹

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ما ذَا قالَ آنِهَا ﴾ این ایه دریارهٔ منافقین از اصحاب رسول خدا تَیَّا از اشده است آنها وقتی آیهای از قرآن را از پیامبر تَیْلُ میشنیدند به ان ایمان نمی آوردند و هنگامی که از نزد پیامبر بیرون می آمدند به مومنین می گفتند محمد چه می گفت؟ پس خداوند فرمود: ﴿ أُولَیْکَ الَّذِینَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَیٰ قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ آنها کسانی بودند که خداوند بر قلبهایشان مهر زده و از هوا و هوسهایشان پیروی می کردند '

ابوبصیر گویداز امام باقر طُنَیْ شنیدم که می فرمود. همانا رسول خدا سُنیدی را اصحابش را دعوت می کرد، پس هر کس از آنها که خداوند برایش خیری را اراده کرده بود دعوت پیاسبر رامی شنید و آن را درک می کرد و هر کسی که خداوند برایش شرّ اراده کرده بود بر قلبش مهر می زد و آن را نمی شنید و درکش نمی کرد و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿حَتّٰی إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِکَ وَرَكُشَ نَمی کَرِد و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿حَتّٰی إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِکَ وَالُو اللّهُ لِمَ مَا ذَا قَالَ آنِفا ﴾ تا هنگامی کهاز نرد تو بیرون می روند به کسانی که علم و دانش داده شده (با تمسخر) می گویند: دوباره (بیامبر) و چه گفت ؟ آ

سپس هدایت یافتگان را ذکر کرده و ضرمود. ﴿ وَالَّذِینَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدیً وَآتَاهُمْ تَقُوْاهُمْ ﴾ و این آیه رد کسی است که گمان میکند ایمان کم و زیاد نمیشود."

<sup>&</sup>quot; تعسیر صافی، ج ۶ ص ۴۷۲ تغسیر برهای، ح ۷، ص ۲۱۰

۲ محار الانوار، ح ۲۳، ص ۲۸۷؛ تناویل الأینات الظاهره، ص ۲۵۱؛ تصنیر عباشی، ج ۲، می ۲۷۱؛ تصنیر عباشی، ج ۲، می ۲۷۲؛ تصنیر برهای، ج ۷، می ۲۲۱؛ ورالتقلیل، ح ۵، ص ۳۳
 ۲۵ تقسیر برهای، چ ۷، می ۳۱۰

فَهَلْ نَنْظُرُونَ إِلاَّ الشَّاعَةَ أَنَّ تَأْتِيَهُمْ تَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرِاطُهَا فَأَنَى لَـهُمْ إدا جَاءَتُهُمْ ذِكْرًاهُمْ (١٨)

۱۸ ـ پس آیا آمها (کافران) انتظاری جرایس دارند که قیامت باگاه فرا برسد؟ که به بحقیق شروط و علائم ان آمده است، پس هنگامی که سابد در آن حال تذکر و یادآوری آمها قایدهای نمی بخشد؟

#### شرايط قياعت

﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ الشَّاعَةَ ﴾ كه مراد ار ﴿ السَّاعَةَ ﴾ قيامت است ﴿ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ أ

سلیمان بن مسلم خشاب از عبد الله بن جریح مکی از عطاء بن ابی ریاح از عبد الله بن عباس نقل کرده که گفت: با رسول خدا به زیارت حج رفتیم، همان هجی که بعد از آن رسول خدا به از دنیا رفت، و یا به عبارت دیگر هجة الوداع، رسول خدا به الله در کعبه را گرفت و سپس روی نازنین خود را به طرف ما کرد و فرمود: می خواهید شما را خبر دهم از علامات قیامت؟

و در آن روز سلمان الله ارهر کس دیگر به آن جناب نزدیک تر بود، لدا او در پاسخ رسول خدا ﷺ عرضه داشت: بله یا رسول الله،

حضرت فرمود: یکی از علامتهای قیامت این است که نماز ضایع می شود یعنی از میان مسلمین می رود و از شهوات پیروی می شود و مردم به سوی هواها میل می کنند، مال و ثروت مقامی عظیم پیدا می کند و مردم آن را تعظیم می کنند، دین به دنیا فروخته می شود، در آن زمان است که دل افراد با ایمان در جوفشان، برای منکرات بسیاری که می بینند و نمی توانند آن را تغییر دهند

۱. تقسیر برهان، ج ۱۷، ص ۲۱۱

آب میشود آن چنان که نمک در آب حل میگردد.

سلمان با تعجب عرضه داشت. با رسول الله به راستی چنین روزی حواهد رسید؟

فرمود اری، به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در آن هنگام سرپرستی و ولایت مسلمانان را امرای جور به دست میگیرند امرایس که وزرایی فاسق و سرشناسانی ستمگر و امنایی خائن دارند.

سلمان پرسید براستی چنین وضعی پیش خواهد آمدیا رسول الله؟

قرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این موقع منکر، معروف، و معروف، منکر می شود، خائن امین قلمداد می گردد و امین خیانت می کند، دروغگو تصدیق می شود و راستگو تکدیب می گردد.

سلمان با حالت تعجب پرسید: یا رسول الله به راستی چنین چیزی خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در آن روزگار زنان به امارت می رسند و کنیزان طرف مشورت قرار می گیرند و کودکان بر فراز مدر و می روند و دروغ نوعی زرنگی و زکات خسارت، و خوردن بیت المال نوعی غنیمت شمرده شود، مرد به پدر و مادرش جفا ولی به دوستش نیکی می نماید و ستاره دنباله دار طلوع می کند.

سلمان باز پرسید: یا رسول الله آیا چین چیزی خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان! در این موقع زن با شوهرش در تجارت شرکت میکند و باران در فصلش نیامده بلکه در گرمای تابستان میبارد و افراد کریم سخت خشمگین میگردند، مرد فقیر تحقیر میشود، در این هنگام بازارها به هم نزدیک میشوند وقتی یکی میگوید من چیزی نفروختم؛ و آن دیگری میگوید: من سبودی سبردهام، طوری میگویند که هر شنونده میفهمددارد به خدا بد و بیراه میگوید.

سلمان برسيد: آيا حتما چنين وضعى خواهد شديا رسول الله؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در این هنگام اتوامی در آبان مسلط می شوند که اگر لب بجنبانند کشته می شوند و اگر چیزی نگویند دشمنان همه چیزشان را مباح و برای خود حلال می کنند تا با بیت المالشان کیسه های خود را پر کنند و به ناموسشان تجاوز نموده خونشان را بریزند و دلهاشان را پر از وحشت و رعب کنند و در آن رور مؤمنین را جز در حال ترس و وحشت و رعب و رهبت نمی بینی،

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا چنین روزگاری بر مؤمنین خواهد گذشت؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام چیزی از مشرق می آورند و چیزی از مغرب تا امت اسلام را سرپرستی کند، در آن روز وای به حال ناتوانان امت من، از شرّ شرقی و غربی ها و وای به حال آن شر اان و غربیان از عذاب خدا، آری نه کوچکی را رحم می کنند و نه پاس حرمت بزرگی را نگه دارند و نه از هیچ مقصری عفو می کنند، اخبارشان همه فحش و ناسزا است، چثه آنان جثه و بدن آدمیان است ولی دلهاشان دلهای شیاطین.

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا چنین روزی خواهد رسید؟ فرمود آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان، در این هنگام مردان به مردان اکتفاء میکنند و زنان به زنان و همان طوری که پدر و اهل خانواده نسبت به دختر غیرت به خرج میدهند، نسبت به پسر نیز غیرت به خرج میدهند، مردان به زمان شبیه میشوند و ریان به مردان و زنان سر مرکبها سوار میشوند که از طرف امت من لعنت خدا بر آنان باد.

سلمان با تعجب پرسید: یا رسول الله آیا چنین وضعی پیش می آید؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان، در این هنگام

مساجد طلا کاری و زینت می شود آن چنان که کلیساها و معبد یهودیان رینت

می شود، قرآنها به زیور آلات آرایش و صفاره ها بلند و صفها طولانی

می شود اما با دلهایی که نسبت به هم خشمگین است و زبانهایی که هر یک

برای خود منطقی دارد.

سلمان پرسید. یا رسول الله آیا این وضع پیش می آید؟

فرمود آری به آن خدایی که جانم به بست اوست، در آن روز مردان و پسران امت من با طلا خود را می آرایند و حریر و دیبا می پوشند و پوست پلنگ کالای خرید و فروش می گردد.

سلمان پرسید؛ یا رسول الله آیا این میز واقع خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست، ای سلمان در آن روز ربا همه جا را میگیرد و یک عمل آشکار میشود و معاملات با غیبت و رشوه انجام میشود و دین خوار و دنیا بلند مرتبه میشود.

سلمان گفت: يا رسول الله آيا اين نيز واقع خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام طلاق زیاد میشود و هیچ حدی جاری نمیگردد و البته خدای شعالی از ایس بابت هرگز متضرر نمیشود.

سلمان عرضه داشت: یا رسول الله آیا این نیر واقع خواهد شد؟ فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این زمان کنیزان آوازهخوان و نوازنده پیدا میشوند و اشرار امتم بر امت من، ولایت و حکومت میکند.

سلمان پرسيد: يا رسول الله آيا چنين وضعي خواهد شد؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این موقع اغنیای امت من صرفا به منظور گردش و تفریح به حج می روند و طبقه متوسط برای تجارت و فقرا به منظور خودنمایی و ریاحج می روند، در این هنگام است که اقوامی قرآن را برای غیر خدا می آموزند و آن را نوعی مزمار و آلت موسیقی اتفاذ می کنند، اقوامی دیگر به تعلم فقه اسلامی می پردازند اما برای غیر خدا، در آن روزگار زنازادگان زیاد می شوند با قرآن آوازه خوانی می کنند و بر سر دنیا سر و دست می شکنند.

سلمان عرضه داشت: يا رسول الله آيا چنين وضعي خواهد شد؟

فرمود. آری به خدایی سوگند که جانم به دست اوست ای سلمان این وقتی است که هرمتها و قرقها شکسته شود و مردم عالما و عامدا در پی ارتکاب گناه باشند و اشرار بر اخیار مسلطشوند، دروغ فاش و بی پرده و لجاجتها ظاهر گردد فقرا فقر خود را علنی کنند، مردم در لباس به یکدیگر مباهات کنند و باران در غیر فصل ببارد و مردم شطرنج و نرد و موسیقی را کاری پسندیده بشمارند و در مقابل امر به معروف و نهی از منکر را عملی نکرهیده بدانند تا آنجا که یک فرد با ایمان نلیلترین و منفورترین فرد امت شود و قاریان عابدان را ملامت کنند و عابدان قاریان را، این مردمند که در ملکوت آسمانها رجس و نجس نامیده میشوند.

سلمان از در تعجب پرسید: یا رسول الله آیا چنین وضعی پیش می آید؟ فرمود. آری به آن خدایی که جانم به دست اوست ای سلمان در این هنگام است که توانگر هیچ داواپسی جز فقیر شدن ندارد، حتی یک سائل در طول یک هفته یعنی بین دو جمعه سؤال می کند و احدی بیست که چیری در دست او گذارد.

سلمان باز پرسید. یا رسول الله آیا چنین روزگاری خواهد رسید؟

فرمود: آری به آن خدایی که جانم در دست اوست ای سلمان در این زمان
رویبضه تکلم میکنند، پرسید: یا رسول الله پدر و مادرم فدای تو، رویبضه
چیست؟ فرمود: چیزی و کسی به سخن در میآید و در امور عامه سخن
میگوید که هرگز سخن نمیگفت، در این هنگام است که مردم، دیگر زیاد زنده
نمی مانند باگهان زمین نعرهای میکشد و هر قومی چنین میپندارد که زمین
تنها در ناحیه او نعره کشید بعد تا هر زمانی که خدا بخواهد هم چنان میمانند
و سپس واژگون میشوند و زمین هر چه در دل دارد بیرون می ریزد و خود
آن جماب فرمود؛ یعنی طلا و نقره را آن گاه با دست خود به ستونهایی که در
آن جماب فرمود؛ یعنی طلا و نقره را آن گاه با دست خود به ستونهایی که در
آن جماب فرمود؛ یعنی طلا و نقره را آن گاه با دست خود به ستونهایی که در
آن جا بود اشاره بموده و فرمود مثل این، ولی در آن روز دیگر نه طلایی فائده
دارد و نه نقرهای، این است معنای آیه: ﴿فَقَدْ جُاءً أَشُـرُاطُـهُا ﴾ عالمتهایش
بیامد. أ

وَ يَقُولُ اللَّذِينَ آمَنُوا لَوْ الأَنْزَلْتُ شُورَةً فَإِدا أَنْزِلْتُ شُورَةً مُحْكَمَةً وَ ذُكرَ فيها اللَّيْنَالُ رَأَيْتَ اللَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ مَرَضَ يَنْظُرُونَ إِلَيْكُ نَطَرَ الْمَعْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَعْشَى عَلَيْهِ مِنْ الْمَعْشَى عَلَيْهِ مِنْ الْمُعْشَى عَلَيْهِ مِنْ الْمُعْشَى عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُمْ (٢٠)

طَاعَةً وَ قُولًا مَعْرُوفٌ قَادًا عَزْمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَدَمُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ (٢١)

۱ بحارالانوار، ج ۶، ص ۲۰۶ نفسیر صبافی، ج ۶ ص ۴۷۵ سورالثقلین، ح ۵ ص ۴۴۰ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۱ نفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۱

فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنَّ تَوَلَّئِتُمْ أَنْ تُقْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَ تُقَطَّعُوا أَرْحامَكُمْ (۲۲) ۲۰ ـ و کسانی که ایمان آوردهاند میگویند چرا سورهای (دربارهٔ حهاد با کفّار) بازل بمیشود؟ پس هنگامی که سورهای محکم بازل میشود و درآب دربارهٔ جنگ مظلمی بیان میگردد، کسانی (منافقین) را که در قلبهایشان مرضی است را می بینی که همچون محتضران بر تو بگاه میکند، پس مرگ و هلاکت از برای آنها سزاوار تر است

۲۱\_(اُری) اطاعت حداوند و گفتاری سنجیده (برای آنها بهتر است)، پس منگامی که فرمان جهاد قطعی شد اگر به خداوند راست بگویند برای آنها بهتر خواهد بود.

۲۲ پس اگر (ار این فرمان الهی) روی نگردانید انتظار این می رود که در زمین به فساد بیردازید و قطع رحم کنید؟

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْ لاَ تُزَّلَتْ سُورَةً ـ تَا ـ فَأُولِي لَهُمْ ﴾ پس آنها منافقين ... تا ...

﴿فَإِذَا عُزَّمُ الْأُمْرُ ﴾ يعنى جنگ.

﴿ وَلَوْ صَدَتُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُسَفِّيدُوا فِسي الأَرْض وَ تُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ دربارة بنى اميه نازل شده است. `

ابو عباس مكى كويد از امام باقرعا الله شنيدم كه فرمود: عمر حصرت على الله فرمود: عمر حصرت على الله فرمود: عمر حصرت على الله فربارة من و رفيقم ابويكر نازل شده است؟

حضرت على الله فرمود: آيا آيهاي كه دربارهٔ بني اميه نازل شده را به تو

کافی، ج ۱۸ ص ۱۳۲۹ تقسیر صافی، ج ۱۶ ص ۱۳۹
 کافی، ج ۱۵ کدام بک از شما مجنون هسیان

نكويم و اين آيه را ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُنفُسِدُوا فِسِي الْأَرْضِ وَ تُنقَطَّعُوا أَرْخَامَكُمْ﴾ تلاوت نمود.

عمر گفت. بنی امیه از شما بنی هاشم بیشتر صلهٔ رحم بجامی آورند و لکن شما با بنی أمیه و بنی عدی و بنی تیم دشمنی میکنید. ا

إِنَّ النَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَادِهِمْ مِنْ تَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطُ أَنْ سَوَلَ لَهُمْ وَأَمْثَلَى لَهُمْ (٢٥)

ذَٰلِكَ بِانَّهُمْ قَالُوا لِلدِّبِنَ كَرِمُوا مَا نَرَّلَ اللَّهُ سَتُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَ اللَّه يَعْلَمُ إِشْرارَهُمْ (٢٦)

فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّنَهُمُ الْمَلاَئِكَةُ يَصْرِبُونَ وَجُومَهُمْ وَ أَدْمَارَهُمْ (٢٧) ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَاللَة وْكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطَأَعْمَالَهُمْ (٢٨)

۲۵ کسانی که بعد از روشن شدن هدایت پشت بر آن کردند، شیطان اعمال رشتشال را برای آنها رینا جلوه داده و به ازروهای دراز صریشان سموده است.

۲۶ سایس به حاطر آن است که آمها به کسانی که از برول آیات الهی کراهت داشتند گفتند: بزودی در معصی امور از شما پیروی میکنیم، و حداوید به امداد پنهائی آنها آگاه است.

۲۷ دیس حالشان چگونه حواهد بود هنگامی کنه فارشنگان (مبرگ) بنر صورت و پشتشان میرنند؟

۲۸ آین به حاطر آن است که آنها از آنچه که مورد حشم و عصب حداوند بود پیروی کردند و از آنچه که مورد رضایت الهی بود کراهت داشتند، پس

<sup>1</sup> محار الاتوار، ج ۲۰ ص ۱۶۱ : تعصر برهان، ج ۷، ص ۲۱۶ ؛ بور التعلس، ح ۵، ص ۲۰

(خدارید) اعمالشان را محو و تابود کرد

امام صادق الله دربارة آية ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْيَارِهِمْ ﴾ فرمود يعنى به خاطر ترك كردن ولايت امير المؤمنين على الله اذ ايمان مركشتند.

﴿الشَّيْطَانُ ﴾ يعنى فلانى ﴿ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ يعنى بنى فلان و بنى فلان و بنى اميه. ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ﴾ ان چيرى است كه خداوند از ولايت اميرالمؤمنين النَّالَةُ بر بندگانش واجب نموده است.

وَمَنْطُبِعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ \* در حق ابوبكر و عمر نازل شده چه آنها به بنی امیه گفتند مگر شما با ما عهد و پیمان نیستید که بعد از پیغمبر اکرم حلافت برای ما باشد و خمس را به بنی هاشم ندهیم و اگر خمس را به ایشان بدهیم مستفنی و بینیاز می شونده

بنی امیه گفتند: ما بر عهد و پیمان خود باقی هستیم و از شما اطاعت میکنیم و نمیگذاریم خمس به بنی هاشم سرسد و خداوند بر پیامبرش نازل فرمود. ﴿ أَمُ أَبْرَمُوا أَمْراً فَانّا مُبْرِمُونَ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنّا لا تَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجُواهُمْ بَنی وَرَسُلُنَا لَدَیْهِمْ یَکُتُبُونَ ﴾ أ بلکه آنان کار (توطئه و نیرنگ بر ضد حق) را محکم کردند، پس ما هم کار (عذاب) را بر آنان محکم میکنیم. آیا آنان گمان میکنند که ما رازشان و سخنان در گوشی آنان را نمیشنویم؟ چرا میشنویم و فرستادگان ما (که فرشتگان نویسنده اعمالاند) نرد آنان حاضرند (و اعمالشان و رازهایشان را) مینویسند. آ

﴿إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُّ الْهُدَى ؟

دربارة كساني كه عهد و پيمان خدا را دربارهٔ امير المؤسنين نقض كردند

<sup>1.</sup> زخرف، آیة ۷۹ و ۸۰ ۲ تفسیر صافی، ج ۶ ص ۴۸۱ نورالتقلین، ح ۵ ص ۴۱۰ تغسیر برهای، ح ۷ ص ۲۱۸

بازل شده است.

﴿ الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ يعني شيطان زشتيهاي آنها را برايشان اسان قرار داد كه مراد از شيطان فلاني (دومي) است.

رُ أَمْلَى لَهُمْ \* يعنى آمال و آرزوهايشان را برايشان گسٽراند به اينكه آنچه محمد فرموده چيزي نيست.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ؟ درمارة أميرالمؤمنين اللَّهُ مازل شده بود.

﴿ مَنْظِيعُكُمْ فِي يَعْضِ الْأَمْرِ ﴾ يعنى خمس را به بنى هاشم ندهيد. ﴿ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرِ ارَهُمْ ﴾ و خداوند به اسرار پنهاني آمها آگاه است.

خداوند فرمود: ﴿ فَكُنِفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ الْعَلاَئِكَةُ يَضُرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَ أَدْبارَهُمْ \* به خاطر اینکه عهد و پیمانشان را شکستند و بر اهل بیت ستم نمودند و بعد از آنکه رسول خدا الله امر ولایت علی الله را محکم نمود از قبول آن سر باز زدند، پس هنگامی که مردند ملائکه آنها را به سوی آتش جهنم می برند و بر پشت و رویشان می زنند.

﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ النَّبَعُوا مَا أَسْخَطَاللَّهُ ﴾ يعنى دوستى فىلانى و فىلانى كه بــه اميرالمۇمىينلىڭ ستم نمودند.

﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُم ﴾ يعنى آن اعمال خيرى راكه انجام دادند همه را از مين بردند. أ

إِدَّ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِلِ اللَّهِ وَ شَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّلَ لَهُمُ الْهُدَىٰ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهُ شَيْناً وَسَيْحْبِطُ أَعْمَالُهُمْ ﴿٣٣﴾ ۳۳ کسانی که کافر شاید و (مردم) را از راه آلهی بار داشتند، و بنداد ر روشنی شدن راه هدایت بار با وسول به مجالفت بر خوامشند، هرگر درّ مای بر جداوید ریان ممی رسابند، و برودی (خداوید) اعمالشان را محو و بانوه میگرداید.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ \* كه مراد از «سبيل الله» الميوالمؤمنين عَلَيْ است.

﴿ قَا الرَّسُولَ ﴾ يعنى از پيغمبر دربارهٔ اهل ست آن حضرت بريدند بعد از آنكه اقرار گرفته بود عهدى از ايشان براى اهل بيت خود و آن عهد اين بود كه خلافت و وصايت و امامت از آن حضرت امير المؤمنين باشد و بعد از او از آن اولاد معصومين او، و منافقين قطع اين عهد كردند و اهل بيت را محروم گردانيدند. أ

فَلا تَهِنُوا وَ تُدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَ أَنَّتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَ اللَّهُ مَعَكُمْ وَ لَـنْ يَـتِرَكُـمُ أَعْمَالَكُمْ (٣٥)

إِنَّمَا اللَّحَيَاةُ الدُّنْيَا لَهِبَّ وَلَهُوْ وَإِنْ تَوْمِنُوا وَ تَأْمُوا يُؤْنِكُمْ أَحُوزَكُمْ وَلايَسْنَلْكُمْ أَمْولَكُمْ (٣١)

إِنَّ يَسْنَلُكُمُوهُا قَيْحُفِكُمْ تَبْخُلُوا وَ يُخْرِحْ أَضَّعَانَكُمْ (٣٧)

۳۵ پس مست شوید، و (کافران را) به صلح دعوت مکید، که شما برین (از آنها) هستید، و خداوند با شماست، و هرگر چیری از ثواب اعتمالیان کامشه تمیشود

۱۳۶ همانا زملگانی دنیا نازی و هوسرانی پیش نیست، و اگر ایمال بیاور شا و

١ نفسير برهان، ج ٧، ص ٢٢٦ ؛ تفسير صافي، ج ٤٠ ص ٢٨٣ ، يور التقلين، ح ٥٠ ص ٢٥

پرهیزگار باشید باناش اعمالتان به شما داده میشود و از اموال شما چیری خواسته بمیشود،

۳۷ چون اگر هر زمانی از اموال شما حواسته شود و اصرار نمایت بعن میورزید و عصب شما را اشکار میمارد.

﴿ فَلاَ تَهِنُوا وَ تَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَ أَنَّتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَ اللَّـهُ مَعَكُمْ وَ لَـنْ يَـتِرَكُـمُ أَعْفَالَكُمُ ﴾ يعنى از اعمالتان كم نمىشود.

﴿ وَ لَا يَسْتُلْكُمُ أَمُوالَكُمْ ۞ إِنْ يَسَتُلُكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا ﴾ يعنى اكر در نزد شما مالى بىينند و چيزى از آن درخواست كنىد بخل مى ورريد ﴿ وَ يُخْرِجُ أَضْفَانَكُمْ ﴾ دشمنى كه در سينه هايتان داريد.

هَ أَنَّتُمْ هُؤُلَاهِ تَذْعَوْنَ لَتَنْفَقُوا فَي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَتْخَلُّ وَ مَنْ يَسْخَلُ فَإِنَّمَا يَسْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ وَ اللَّهَ الْغَنِيُّ وَ أَنَّتُمُ الْفَقْزَاءُ وَ إِنْ تَنَوَلُوا يَشْتَنَدلُ قَـوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ (٣٨)

۱۳۸ آری، شما همان گروهی هستید که برای انعاق در راه خداوند هر حوالده می شورد. می میشوید، پس بعصی از شما نجل می ورزند، و هر کس بحق بورزد همانا به حودش نجل ورزنده است، و خداوند نی نیاز است و شما فقیر و محتاج هستید، و اگر سرپیچی کید (خداوند) گروه دیگری را نجای شما می آورد سپس آنها همانند شما نخواهند نود (و در راه خدا انعاق خواهند کرد).

﴿ هَا أَنْتُمْ هُوَّلَاءِ ﴾ معناى «أَمْتم يا هوَلاء» شما يا آنها است. ﴿ تُدْعَوْنَ لِـتُنْفِقُوا فِسي سَسِيلِ اللَّهِ \_ تـا \_وَ إِنْ تَـتَوَلَّوْا ﴾ يـعنى از ولايت اميرالمؤمنين النَّهِ. ﴿ يَسْتَبُدِلُ قُوماً غَيْرَكُم ﴾ آنها را داخل در اين امار اينمان كه همان ولايت اميرالمومنين على الله ميكند.

﴿ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمُقَالَكُمْ ﴾ يعنى در دشمنى و اختلاف و طلم و ستم شما با آل
 محمد ﷺ . الله على المحمد ﷺ . الله على المحمد ا

يعقوب بن قيس روايت مىكندكه امام صادق الله فرمود: اى فرزند قيس معناى آية ﴿ وَ إِنْ تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْسَالُكُمْ \* يعنى فرزندان موالى آزاد شده. آ

ا. تفسیر صافی، چ ځ ص ۴۸۵ : تفسیر برهان، چ ۷ ص ۴۶۲
 ۲ بخارالاتوار، ح ۶۴ ص ۱۷۴ ؛ بورالتفلین، چ ۵ ص ۴۶

# تفسير سورة فتح

٤٨ - سورهٔ فـتح در مـدينه نـازل شـده و دارای ٢٩ آيــه

أبست

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا قُنَحْنَا لَكَ قَتْحًا مُبِيناً (١)

لِيَنْهُرَ لَكُ اللَّهُ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَهِكَ وَمَا تَأْخُرُ وَ يُدَمَّ بِعُمَتُهُ عَلَيْكَ وَ يَهُدِ يَكُ صِدَاطاً مُشتقيماً (٢) ﴾ ﴿ صِ

1\_ همانا ما برای تو پیروری آشکاری بعودیم

۲ - تا حداون گاهان گلسته و آیندهات را (که سه تبو نسبت می دهند)
 نیامرزد، و بعمتش را بر تو تمام کند و تو را به صراط مستقیم هدایت ساید.

#### صلح حديبيه

## ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَامُنِيناً ﴾

ابن سنان از امام صادق الله روایت کرده که فرمود. سبب نزول این آیه و این فقع چنان بود که خدای عزوجل رسول گرامی خود را در رؤیا دستور داده بود که داخل مسجد الحرام شود و در آنجا طواف کند، و با سر تراشان، سر بتراشد. و رسول خدا منظی این مطلب را به اصحاب خود خبر داد، و دستور داد تا با او خارج شوند.

همين كه به ذو الحليفة (مسجد شــجره) رسيدند، احـرام عـمره بسـته، و

قربانی ما خود حرکت دادند، رسول خدا بَرَانِی هم شصت و شش قربانی با حود حرکت داد، در حالی که به احرام عمره تلبیه گفتند، و قربانیان حود را با جل و بی جل حرکت دادند.

از سوی دیگر وقتی قریش شنیدند که آن جداب به سوی مکه حرکت کرده، حالد بن ولید را با دویست سواره فرستادند، تا بر سر راه آن جناب کمین کند، و منتظر رسیدن آن جناب باشد خالد بن ولید از راه کوهستان پا به پای لشکر آن جناب می آمد. در این بین رسول خدا به استاد استاد خالد بن ولید به ایستادند، بلال اذان گفت، و رسول خدا به ایشان که سرگرم نمازند حمله کنیم همه همراهان خود گفت: اگر همین الان به ایشان که سرگرم نمازند حمله کنیم همه را از پای در خواهیم آورد چون من می دانم که ایشان نمار را قطع نمی کند، و لیکن بهتر است که در این نماز حمله نکیم، صبر کنیم تا نماز دیگرشان برسد لیکن بهتر است که در این نماز حمله نکیم، صبر کنیم تا نماز دیگرشان برسد که از نور چشمشان بیشتر دوستش می دارند، همین که داخل آن نماز شدند حمله می کنیم در این مین جبرشل بر رسول حدا آب از شر هده و دستور نماز خوف را آورد که می فرماید. ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَدْتَ لَهُمُ الْصَلاة ... \* این آیه خوف را آورد که می فرماید. ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَدْتَ لَهُمُ الْصَلاة ... \* این آیه در سورهٔ نشاه است که خدر نماز خوف در آنجا ذکر شد.

امام صادق این میفرماید: مردای آن روز رسول خدا بیان به حدیبیه رسید، و آن جناب در بین راه اعرابی را که می دید دعوت می کرد تا به آن حناب بهیوندند، ولی احدی به وی نپیوست، و از در تعجب می گفتند. ایا محمد و اصحابش انتظار دارند داخل حرم شوند با اینکه قریش با ایشان در داخل شهرشان نبرد کرده و مه فتلشان رساندند و ما یقین داریم که محمد و اصحابش هرگز به مدینه برنمی گردند.

هنگامی که رسول خدا ﷺ در حدیبیه نزول فرمود قریش هم به دو بت

بزرگ حود لات و عزی قسم یاد نمودند که نگذارند پیغمبر و اصحابش داخل مکه شوید، آن حضرت مردی را به سوی قریش فرستاد که من سرای جنگ نیامدهام، آمدهام که اعمال حج را به حا آورم و قربانی خود را ذبح بمایم شما را با اعتقاداتتان رها کردهام.

رسول اکرم ﷺ فرمود: من برای جنگ نیامده ام میخواهم اعمال حج را بچا آورم و برگردم و کاری به آنها ندارم.

عروه گت: به خدا قسم ندیدم مثل امروز کسی را که قریش باز دارند از داخل شدن مکه چنانچه شما را باز داشته اند و به سوی آنها برگشت و قریش را از فرمودهٔ پیغمبر خبر داد، آنها گفتند اگر آن حضرت داخل مکه شود عربها می شنوند و بر ما جرأت پیدا می کنند و ما را خوار و تلیل می شمارید؛ پس حفص بن احتف و سهیل بن عمرو را حضور پیغمبر فرستادند. چون نظر آن حضرت به آن دو نفر افتاد مرمود: ای قریش وای بر شما، من همراهان خود را

۱ زحرف، آیهٔ ۳۱ و گفتند: این قرآن چرا بر مردمی بزرگ از میان یکی از این دو شهر (مکه و طالف) دارل نشد؟!

از حنگ کردن با شما بازداشتم، مرا با عرب واگذارید، اگر راستگو باشم ملک و پادشاهی را با پیغمبری می گیرم و چنانچه دروغگو باشم کفابت کند شما را شماتنیکه عربها به من می کنند، امروز خطای مرا کسی از قریش بازحواست نکند خداوند عضب خودش را بر قریش فرود آورد چرا به حرفهای می گوش نمی کنند و مانع من می شوند که داخل مکه بشوم.

آنها عرض کردند: امسال شما داخل نشوید تا بدانیم کار شما با عربها به کجا میکشد، زیرا عربها آمدن شما را به مکه شنیدهاند اگر داحل شهر ما بشوید عربها بر ما جرئت پیدا کرده و ما را خوار و نلیل میگردانند سال آینده در این ماه سه روز را برای شما خلوت میکنیم تا با اصحاب تشریف بیاوری و اعمال حج را انجام دهی و مراجعت نمائی مشروط بر اینکه هر کس از طرف ما حضور شما آمد آن را برگردانید و ما هم مسلمانانی که به جانب ما آیند آنها را برمی گردانیم.

پیغمبر فرمود: هر کس از مردان ما نزد شما آیند حاحتی نیست او را به ما برگردانید لکن مسلمین مکه را باید در اظهار کردن اسلام آزاد بگذارید و آنها را اذیت و آزار ننمائید و آنچه را از احکام و شریعت مجا می آورند ممانعت نکنید.

قریش با این شروط حاضر شدند با پیغمبر صلح کنند اصحاب آن حضرت راضی به صلح نشدند مخصوصا عمر که بسیار برای جمک پا عشاری می کرد، به پیعمبر گفت: ای رسول خدا بیش مگر ما بر حق و دشمنانمان بر باطل نیستند؟

آن حضرت فرمود: چرا!

عرض کرد: پس چگونه ما را در دین خود نلیل و خوار میکنید؟ آیا

نفرموديدكه ما داخل مسجد الحرام مى شويم؟

پیامبر ﷺ فرمود: خداوند به من وعده داده و هرگز خلف وعده نمی فرماید اگر چهل نفر مرد مسلمان واقعی و از جان گذشته داشتم با آمها جنگ می کردم.

سهیل بن عمرو و حقص بن احنف به سوی قریش برگشته و خبر صلح را به آنها گفتند.

عمر گفت: ای رسول خدا ﷺ آیا به ما نفرمودی وارد مستجدالحرام میشویم و با حاجیان اعمال را انجام میدهیم؟

پیامبر الله الله فرمود: آیا امسال وعدهٔ آن را دادم؟ من به شیعا گفتم: همانا خداوند عزوجل به من وعده داده که مکه را فتح میکنم و با حاجیان طواف و سعی را به چا می آورم، چون بر آن حضرت زیاد انتقاد کردند فرمود: اگر صلح را قبول نمیکنید پس با آنها جنگ کنید.

چون برای جنگ حرکت کردند دیدند که قریش هم برای جنگ آماده است چون اصحاب پیش رفتند به یک حملهٔ قریش مفتصحانه متواری شدند، اصحاب حذ ور پیغمبر برگشتند آن حضرت تبسمی نمود و به آنها فرمود. یا علی شمشیر را بردار و جلوی قریش را بگیر.

امیرالمؤمنین النبی مسلح شده و بر قریش حمله کرد، چون آن حضرت را مشاهده کردند فرار نموده و گفتند: یا علی مگر پیغمبر از پیمان بستن صلح پشیمان شده است؟

حضرت على الله فرمود خير اصحاب با حالت خجالت و شرمندگی حضور پيغمبر رسيده و عدر خواهی می نمودند پيغمبر به آمها فرمود: ايا در جنگ بدر مشاهده نكرديد چگونه پروردگار فرشتگانی را از آسمان فرو

فرستاد تا به يارى شما آمدند ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ ` ايا در جنگ احد شما را بارى نكرد.

حفص بن احنف و سهیل بن عمر و به نزد رسول خدا آن برگشته و عرض کردند:ای محمد قریش با شروطی که فرمودید موافقت نمودند که بیمان صلح ببندند.

پیغمبر اکرم ﷺ امیرالمؤمنین را طلب نمود و به او دستور دادتا نامه!ی به طریق نیل مرقوم بدارد «بسم الله الرحمن الرحیم» سهیل بن عمرو گفت: ما رحمن را نمی شناسیم آن چیزیکه پدرانت می نوشتند بنویس «باسمک اللهم» پیغمبر فرمود: یا علی این کلمه را منویس که این نیز از اسماء حداوند است.

امیر المؤمنین پس از نام پروردگار مرقوم داشت: «این صلح نامه ای میان محمد رسول خدا سُنِیا و قریش است».

سهیل گفت: اگر ما علم داشتیم که شما رسول خدا هستی با حضرت جنگ نمیکردیم آیا از نسبت ابا داری بنویس «این صلح نامه ای میان محمد بن عند

۱ انهال، آمهٔ ۹ ؛ (ماد کنید) همگامی را که (در حال مشاهدهٔ دشمی تا دهدان مسلح ب دعــا و راری) از پروردگارتان باری حواسنید، و او درحواست شما را اجانب کرد که من مسلماً شمه را ۱ هرارِ فرشته که پی در پی تارل میشوند، باری می.دهم

۲. آل عموان، آیهٔ ۱۵۳ (ای پیامبرا) پس به مهر و رخمتی از سوی حدا با انان برم حوی شدی، و اگر درشت حوی و سعت دل بودی از پیرامونت پراکنده می شدند بنابراین از آبان گذشت کن، و برای آبان آمرزش بحواه، و در کارها با ابان مشورت کن، و چون تصمیم گرفتی بر حدا توکل کن ریرا حدا توکل کن

الله وساه،

آن حضرت فرمود. من رسول خدا هستم اگر چه شما افرار ندارید یا علی اسم رسول الله را پاک کن و محمد بن عبدالله را پنویس.

امیر المؤمنین ای فرمود ای رسول گرامی من هرگز اسم شما را از نبوت پاک نمیکنم.

پس پیغمبر با نست مبارک خونش آن را پاک کرد.

امیر المؤمنین ﷺ نوشت: این صلحنامه ای است که میان محمد بن عبد الله ﷺ وطايغهاي از قريش و سهيل بن عمرو منعقد مي شود شرط اول بايد تا ده سال جنگ نکنند، و طرفین به یکدیگر ظلم و ستم ننمایند، و میان آنها دوری باشد تا از تعرض به هم مصون بمانند، و هر کس بخواهد داخل دین مجمد بشود مجاز و مختار است و اگر بخواهد در طریقت قریش بماند مجاز است و هر کس از قریش بدون اجازهٔ سرپرست خود وارد بر محمد بشود او را بطرف قریش برگرداند و هر کس از اصحاب محمد تاین بجانب قریش برود او را برنگردانند و اسلام در شهر مکه ظاهر و آشکار و علنی باشد و مسلمانان را مجبور نکنند که از اسلام بست بکشند و متعرض هیچ مسلمانی نشوند، در اجراء احكام اسلام مسلمانان را اذبت و آزار نكنند، محمد و اصحابش اين سال برگردند و سال آینده داخل مکه شوند و تاسمه روز آنجا سانند به شرط آنکه با خود سلاح حمل نکنند مگر سلاحی که مرسوم است عربها در مسافرت همراه خود بر می دارند. این صلحنامه را امیر المؤمنین مرقوم داشته و مهر كرد و مهاجر و انصار نيز مهر نمودند و به قريش دادند.

سپس رسول خدا علی نو ایا علی تو ایا داشتی از اینکه اسم مرا از صدر عهدنامه محو نمائی به آن خدائی که مرا به حق فرستاده فرزندان همین

قریش در روز صفین با تو چنین معامله ای انجام دهند و تو آن روز مظلوم و ستمدیده باشی.

چون در حنگ صفین معاویه و پارانش راضی به حکم شدند صلح نمودند اصحاب امیر المؤمنین نوشتند «این صلح نامه ای است میان امیر المؤمنین و معاویه بن ابی سفیان».

عمرو عاص گفت: اگر ما تو را امیرالمؤمنین می دانستیم با تو جدگ نمی کردیم بنویس «این صلح نامه ای است میان علی بن ابیطالب» آن حضرت فرمود راست فرمود رسول خدا خبر داد مرا به این موضوع در روز صلح عدیبیه با قریش.

چون صلح نامه را مینوشتنه خزاعه بلند شد و گفت: من در عهد و پیمان محمد رسول خدا ﷺ هستم. بنوبکر نیز بلند شد و گفت: من در عهد و پیمان قریش هستم.

صلعنامه را در دو نسخه نوشتند یکی را حضور پیغمبر تقدیم نمودند و دیگری را به سهیل و حفص دادند. آن دو به نزد قریش رفته و جریای را گفتند. رسول خدا می به اصحابش فرمود: قربانیهای خود را ذبح کنید و سرها را بتراشید و از احرام بیرون آئید.

بعضی از آنها امتناع کرده و گفتند چگونه قربایی کنیم و حال آنکه طواف و سعی بین صفا و مروه به جا نیاوردهایم.

رسول خدا ﷺ از سخنان آنها غمگین و ملول شد و به امسلمه ناراحتی خویش را اظهار کرد.

ام سلمه گفت: یا رسول الله! شعا خودت قربانی کن، و سر بتراش، رسول خدا ﷺ چنین کرد، مردم هم در بین یقین و شک و دو دلی قربانی کردند.

أن حضرت به خاطر تعظيم نحر فرمود: خداوند رحمت كند سر تراشیدگان را، جمعی عرض کردمد بعضی از ما قربانی همراه خود نياوردهاند، پيغمبر مجددا فرمود خداوند رحمت كند كسابيكه سر بتراشند هر چند قربانی همراه تیاوردهاند. حضورش عرض کردند بنعضی تنقصیر کردهاند مرتبه سوم قرمود خداوند رجمت کند مقصرین را و پس از خارج شدن از احرام به طرف مدینه حرکت نمودند و در قریه تنعیم منزن کردند و زیر درحتی فرود آمدند، آنهائی که منکر صلح و قربانی و سر تراشیدن بودند اظهار پشیمانی کرده و عذر خواستند و از پیغمبر اکرم ﷺ تقاضا ضمودند برای آنها استغفار و طلب آمرزش بغرماید در آن هنگام حبرئیل نازل شد و آیهٔ رضدوان را آورد ﴿ بِسُم اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحَاَّمُبِيناً لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنَّبِكَ وَ مَا تَأْخُرَ ﴾ بنام خداوند بخشنده و مهربان. همانا ما براي تو پیروزی آشکاری نمودیم. تا خداوند گناهان گذشته و آیندهات را (که بـه تـو نسبت می دهند) بیامورزد، و نعمتش را بر تو تمام کند و تو را به صبراط مستقيم هدايت نمايد، ا

عمر بن بزید بیاع سابری گوید از امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿لِیَغُفِرَ لَکَ اللهٔ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِکَ رَ مَا تَأَخَّرَ ﴾ سوال کردم که چه معنا دارد؟

فرمود: ایشان کناهی نداشتند، حتی تصمیم بر گناهی را هم نگرفتند، و لیکن خدای تعالی گناهان شیعهاش را بر او حمل کرد، و آن گاه آمرزید <sup>۲</sup>

بحارالانور، ج ۲۰، ص ۲۲۰: تعدیر صافی، ج ۳ ص ۴۸۹: بورالثقلی، ح ۵ ص ۵۰: تقسیر برهان، ج ۷: ص ۲۲۰: تقسیر برهان، ج ۷: ص ۲۳۵: بعدرالانوار، ج ۱۷: ص ۲۶۰: نفسیر صافی، ج ۶: ص ۴۹۴: تقسیر برهان، ج ۷: ص ۲۳۵: بورالثقدن، ج ۵: ص ۵۲: من ۵۴: در ص ۵۲: من ۲۵

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السُّكِينَةَ في قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرَّذَادُوا إِيمانًا مَعَ إِيمانِهمْ و لِلهِ جُنُودُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَليماً حَكيماً (۴)

لِيُدْجِلَ الْمُؤْمِسِنَ وَ الْمُؤْمِنابِ جَنَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَالِدينَ فِيها وَ يُكَفَّرُ عَنْهُمْ سَبِّناتِهِمْ وَكَانَ دلِكَ عِنْدَ اللّه فَوْراً عَظيماً (٥)

وَ يُعَدَّبُ الْمُنَافِقِينِ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَ الْمُشْرِكِينَ وَ الْمُشْرِكَاتِ الطَّائِينَ بِاللَّهِ صَنَّ السَّوْهِ عَلَيْهِمْ وَ لَعَنَهُمْ وَ أَعَدَّ لَهُمْ جَسَمَتُمْ وَ الْعَنَهُمْ وَ أَعَدَّ لَهُمْ جَسَمَتُمْ وَسَاءَتْ مَصِيراً (٦)

وَ لِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيراً حَكِماً (٧) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ مُتَهَشَّراً وَ مَذيراً (٨)

لِنُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَرِّدُوهُ وَ تُوَفِّرُوهُ وَ تُسَمِّحُوهُ بُكْرَةً وَ أَصِيلاً (٩)

۴ - اوست کسی که شکینه و آرامش را در دلهای مؤمنان بازل میکند. تا
 ایمانی بر ایمانشآن بیفزایند، و برای خداوند لشگرهای آسمانها و زمین
 است، و خداوند دانا و حکیم است.

۵ تا مردان و زبان مومن را در بناغهایی از پنهشت وارد کنند کنه او ریس در حستانش شهرها جناریست، هنمیشگی در آن منیماسد، گناهانشال را می آمرزد، واین برد خداوند رستگاری برزگ است

عسو (خداوید) مردان و ربان منافق، و مردان و ربان مشرک و کسایی که به خداوندگمان به دارید را علیات میکند، حوداث باگوار از برای آنهاست، و خداوند بر آنها عصب میکند، و از رحمت خودش دور میگرداند، و جهنم را برای آنها آماده میکند که چه سرانجام بادی است

۷ رای حداوند لشگرهای آسمانها و زمین است، و خداوند غیریز و حکیم است

۸\_ همانا ما تو را گواه و نشارت دهنده و نشار کسده (سه سنوی منزدم)
 فرستادیم.

۹ ما به حقاوند و رسولش ایمان نیاورید، او را ناری کنید و نزرگش نشاریاد. و هر صبح و شام تسبیحش را بگوئیه

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ \_ تا \_ وَلِلْهِ جُنُّودُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ \* آنها كسانى هستند كه با رسول خدا المَنْ الله مخالفت نور زيدند و منكر صلح هم نشدند

سبس فرمود: ﴿لِيُدُخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ \_ تا \_ الظَّائِينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمُ ذَائِرَةُ السَّوْءِ ﴾ اينها كساني هستند كه صلح را منكر شدند و رسول خدا تَهَالِلْهُ را منهم نمودند.

﴿ وَ غَضِبَ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ وَ لَعَنَهُمْ وَ أَعَدُّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَ سَاءَتْ مَصِيراً \* وَ لِلّٰهِ جُنُودُ السَّفاواتِ وَ الْأَرْضِ وَ كَانَ اللّٰهُ عَزِيزاً حَكِيماً \* إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَ سُبَشّراً وَتَذِيراً ﴾ و خداوند بر آنها غضب مىكند، و از رحمت خودش دور مىگرداند، و جهنم را براى آنها آماده مىكند كه چه سرانجام بدى است. و براى خداوند لشكرهاى آسمانها و زمين است، و خداوند عزيز و حكيم است. همانا ما تو را گواه و بشارت دهنده و انذار كننده (به سوى مردم) فرستاديم.

سپس با خطاب عطف بر اصحاب آن حضرت نعوده و فرمود ﴿ لِـ تُوْمِيُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُعَزِّرُوهُ وَ تُوَقِّرُوهُ ﴾ تابه خداوند و رسولش ایمان بیاورید، او را باری کنید و بزرگش بدارید.

ي رس حداوند عطف بر خودش كرده و فرمود: ﴿ وَتُسْبَعُوهُ بَكُرْةٌ وَ أَصِيلاً \* كَانَ مُعَالِدُهُ وَ أَصِيلاً \* كه عطف بر قول ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ﴾ است.

إِنَّ اللَّذِينَ يُنابِعُونَكَ إِنِّمَا يُنابِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيَّدِيهِمْ فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا

يَنْكُتُ عَلَى نَفْسه وَ مَنْ أَوْمَى بِهَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللّٰهَ فَسَنُوْتِيهِ أَجْراً عَطِيماً (١٠) سَيَقُولُ لَكَ الْمُحَلَّقُونَ مِنَ الْأَعْرابِ شَعَلَتُنَا أَمْوالُ وَ أَهْلُون هاشَعْهِرْ لَـا يَقُولُونَ بِأَلْسَتَهُمْ مَا لَيْسَ هِي فَلُوبِهِمْ قَلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْناً إِلَّ أَراد بِكُمْ صَرًّا أَوْ أَراد بِكُمْ تَفْعاً بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيراً (١١) بَلْ طَلَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَ الْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِبِهِمْ أَتَدا وَ زُيِّنَ دلِكُ في قُلُوبِكُمْ وَ طَنَتُتُمْ طَلْنَ النَّوْهِ وَكُنْتُمْ قَوْماً يُوراً (١٢)

وَ مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ فَإِنَا أَعْتَلْمَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً ﴿١٣) وَ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يَغْيَرُ لَمَنْ يَشَاءُ وَ يُعَدِّثُ مَنْ يَشَاءُ وَكُنْ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴿١٤)

سَيَغُولُ الْشَحَلَّقُونَ إِذَا الْطَلَقْتُمْ إِلَى مَعالِمَ لِتَأْحُذُوهَا ذَرُومَا نَشِّعْكُمْ يُريِدُونَ أَنْ يُتَذَّلُوا كَلامَ اللَّهِ قُلْ لَنْ تَشِّعُونَا كَدلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِـنْ فَـبْلُ فَسَيَقُولُونَ سَلْ تَحْسُدُونَا مَلْ كَانُوا لا يَمُقَهُّونَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٥)

قُلْ لِلْسُحَلَّمِينَ مِنَ الْأَغْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِي نَأْسِ شَدَيدٍ تُغَاتِئُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِنْ تُطيغُوا يُؤْنِكُمُ اللَّهُ أَجْراً حَسَناً وَ إِنْ تَتَوَلُّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَشُ يُعَذِّيْكُمْ عَذَاماً أَلِيماً (١٦)

لَيْشَ عَلَى الْأَغْمَىٰ خَرَجٌ وَ لَا عَلَى الْأَغْرَجِ خَرَجٌ وَ لَا عَلَى الْمَرْيصِ خَـرَحٌ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَةَ يُدْخِلُهُ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنْهارُ وَ مَنْ يَنَوَلُ يُعَدِّنُهُ عَذَاماً أَلْهِماً (١٧)

لْفَذْ رَصِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُمَا يِعُونَكُ تَحْتُ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا في قُلُومِهِمْ فَأَنَّزَلَ الشَّكَيْنَةُ عَلَيْهِمْ وَ أَنْابَهُمْ قَتْحاً قَرِيباً (١٨)

وَ مَغَانِمَ كُنْهِرَةً يَأْخُذُونَها وَكَانَ اللَّهُ عَزِيراً خَكَيماً (١٩)

وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَاتِمَ كَتَبِرَةً تَأْحُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَٰدِهِ وَكَفَّ أَيْسِدِيَ السَّاسِ

عَنْكُمْ وَلِنْكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِسَ وَ يَهْدِيكُمْ صِرَاطاً مُشْتَقِيماً (٢٠) و أُخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْها قَدْ أَخَاطَ اللّٰهُ بِنِها وَكُنانَ اللَّهُ عَلَى كُنَّ شَيْءٍ قَدِيراً (٢١)

۱۰ ـ هماما کسانی که یا تو بیعت میکند در حقیقت بنا حساوسد بیعت میکنند، دست حدا بالای دست آنهاست، پس هر کس پیمال شکنی کند فقط بر زیان خودش پیمان شکسته است، و هر کس به آنچه که با حدا عهد و پیمان بسته وفا بماید بزودی اجر برزگی به او خواهد داد

11 ـ برودی اعراب بادیه شین به تنو میگویند به امنوال و حانواده میان مشعول شدیم (و بتوانستیم در سفر حدیبه با تو باشیم)، برای منا طبلب آمرزش کی، به ربان میگویند آنچه را که در دلهایشان نیست، (به آنها) بگو، پس چه کسی می تواند شنها را در درابر حداوند حفظ نماید اگر حداوند به شما صرری برساند، یا اگر قمی برساند (مانع گردد)؟ بلکه نماوند به آنچه که انجام می دهید آگاه است.

۱۲ بانکه شما پنداشتید که پیامبر و مومنان هرگر به سنوی حابواده شما بریمیگردید، و این حیال (باطل) در دل شما حلوه یافته بود، و شما گمان بدی کردید، و شما گروهی در خور هلاکت هستیا.

۱۳ ـ و هر کس به شملا و رسولش ایشال میاورد، که منا بنرای کنافرال آنش دوزیخ را آماده کردهایم

۱۴ ـ و شکک آسمانها و زمین از برای خداست، هر کسی را کنه سخواهند میآمرزد و هر کسی را که بخواهد علیات میکند، و خلیاویند امبرزناده و مهربان است

10 ۔ هنگامی که شما برای بلست آوردن عنایم حرکت کبید، تبطف

کسدگان (از حدیث) میگوید بگذارید ما همه با شما ببائیه انها می خواهد که کلام الهی را تعیر بدهند بگرا شما هرگر بنان به دمال ما بیانید، پنچین حداوید از قبل فرموده است. پس بزودی میگویند: بملکه شما به ما حمد می ورزند و جر عدهٔ کمی از انها نمی فهمند

15 ده بارمایانگان از اعزاب بگو به رودی به سوی فومی شجاع و بیرومید برای جگ دعوت می شوید و با آنها پیکار می کنید یا به اسلام واردشیان بمائید که اگر اطاعت کنید در برای می دهند و اگر پشت کنید در به جنگ بروید) همچنانکه قبل از این محالفت کنردید شما را به عدب دردناکی کیفر می دهدیدیشر

1۷ دبر شخص باینا ولنگ و گریص (برای برفتی به حنگ) گناهی بیست. و هر کس از حداورد و رسولش پیروی کند وارد باعهای بهشتی می شود که از رسولش ریر در حتابش بهرها حاری است و هر کس پشت کند (و از حدا و رسولش اطاعت نکند) با عذاب دردناکی کیفر می شود.

۱۸ میه تحقیق حداوند از مومنانی که زیر درخت با تو پیعت کردنا، راضی و خشود گشت، پس از رار دلهای آنها آگاه بود و قدا وقار و آرامش را بر آنها بازل کرد و پیروزی نزدیکی باداش آنها قرار داد.

۱۹ ساو (بیر) عبیمتهای فراوانی که بلست می آورید، خداوید غریر و حکیم است.

۲۰ حداوید به شما وعده داد که عیمتهای بسیاری بدست می آورید، پس این را برای شما رودبر فراهم ساحت، و دست تعدّی مردم (کافر) را بر شما کوناه کرد، با نشانهای از برای مومنال باشد و شما را به صراط مستقیم هذایت کند. ۲۱ ــ و (بیر وعدهٔ) عبائم دیگری به شما داد که توانایی بدست آوردن آن و بادرید وایی قدرت تحلاوند احاطه به آن دارد، و حداوسد بنز هنو چنیزی تواناست

در بیعت رضوان نازل شد ﴿ لَقَدُّ رَضِيَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ و با آدها شرط كرد كه بعد از اين هر عملي كه رسول حدا فَيَهُ انجام دهد منكر آن نشوند و آنها را به هر چيزى كه امر سعود مخالفت شعايند و خداوند عزوجل بعد از نزول آية فرمود: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّفَ يُبَايِعُونَ اللّٰهَ يَدُاللّٰهِ فَوْقَ أَيْدِيهِم فَمَنْ نَكَتَ فَإِنَّما يَنْكُتُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَ مَنْ أَرْفَىٰ بِنَا عاهَدَ عَلَيْهُ اللّٰهَ فَسَيُوا بِيهٍ أَجْراً عَظِيماً ﴾ با اين شرط از آنها راضي شد كه بعد ار اين به عهد و پيمان خداوند وفا كند و آن را مقض نثمايند كه با اين عهد خداوند ار آنها راضي شد كه به تحقيق اول آية بيعت رضوان نازل شد و بعد از آن آية شرط راصي شد كه به تحقيق اول آية بيعت رضوان نازل شد و بعد از آن آية شرط آمد. '

سپس اعرابی را که با رسول خدا آلِلله مخالفت ورزیدند را ذکر کرده و فرمود. ﴿ سَیَقُولُ لَکَ الْمُخَلِّقُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَعَلَتْنَا أَمُوالُنَا \_ تا \_ وَکُنتُمْ قَـوْماً بُوراً ﴾ یعنی شما گروهی بدهستید که در حدیدیه خودتان را کنار کشیدید

هنگامی که رسول خدا تَبَرُّهُ از حدیبیه به مدینه برگشت غزوهٔ خیبر پیش آمد مخالفین از پیامبر اجازه خواستند که سا آن حضرت بروند خداوند عزوحل فرمود: ﴿سَیّقُولُ الْمُحَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَىٰ مَغَانِمَ لِتَأْخُدُوهَا ـ تا ـ لایَقْقَهُونَ إِلاَ قَلِیلاً ﴾ هنگامی که شما برای بدست آوردن غنایم حرکت کنید، تخلف کنندگان (ار حدیبیه) میگویند: بگذارید ما هم با شما دیائیم آلها میخواهند که کلام الهی را تغییر بدهند. بگو: شما هرگز نباید به دنجال ما

١ بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٢٥٠، نفسير صافي، ح ١٠ ص ٢٩٨، نفسير برهان، ح ٧، ص ٢٢٨

بیائید، اینچنین خداوند از قبل فرموده است. پس بزودی میگویند: بلکه شما به ما حسد می ورزید و جز عدّهٔ کمی از انها ممی فهمند.

سپس فرمود: ﴿ قُلْ لِلْمُحَلَّقِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدُعُونَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَاسٍ شَدِيدٍ

- ت - وَ إِنْ تَتَوَلَّوْا كُمَا نَوَلِّيتُمْ مِنْ قَبْلُ يُعَنَّبُكُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ مه بازماندگان از اعراب
بگر: به رودی مه سوی قومی شجاع و نیرومند برای حنگ دعوت می شوید و
با آنها پیکار می کنید یا به اسلام واردشان نمائید که اگر اطاعت کنید خداوند
اجر نیکویی می دهد و اگر پشت کنید (و به جنگ نروید) همچنانکه قبل از این
مخالفت کردید شما را به عذاب دردناکی کیفر می دهد

پس حداوند رخصت در جهاد داد و فرمود: ﴿ لَـيْسَ عَـلَى الْأَعْمِى حَرَجُ وَ لَاعَلَى الْأَعْمِى حَرَجُ وَ لَاعَلَى الْأَعْمِ وَلَاعَلَى الْأَعْمِ اللّهَ وَ رَسُولَهُ يُدْخِلُهُ وَلاعَلَى الْأَعْمِ اللّهَ وَ رَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ \* در شخص نابينا و لدگ و مريض (براى نرفتن به جنگ) گناهى نيست، و هر كس از خداوند و رسولش پيروى كند وارد باغهاى بهشتى مىشود كه از زير درختانش نهرها جارى است.

سپس فرمود. ﴿ وَ مَنْ يَتُوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ و هر كس پشت كند (و از خدا و رسولش اطاعت مكند) با عذات دردناكي كيفر مي شود.

سپس فرمود: ﴿ وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَعَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَٰذِهِ وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنْكُمْ ﴾ يعنى فقع خيبر ﴿ وَ لِتَكُونَ آيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ تا نشاده اى ار سراى مومنان باشد.

سپس فرمود: ﴿وَ أَفْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَخَاطَاللَّهُ بِها وَ كَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ و (نيز وعدة) غنائم ديگرى به شما داد كه توادائى بدست اور دن أن را نداريد ولى قدرت خداوند احاطه به آن دارد، و خداوند بر هر چيزى ته اناست.

وَ هُوَ الَّذِي كُفَّ أَيْدِيَهُمْ عَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ عَنْهُمْ سِنطُنِ مَكَّـةَ مِنْ تَـعْدِ أَنْ أَظْهَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وكانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ نَصِيراً (٢٤)

هُمُّ الَّذِينَ كَمَرُوا وَ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَشْجِدِ الْحَرَامِ وَ الْهَذِيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبُلُعِ مَجِلَّهُ وَ لَوْ لا رِجَالُ مُؤْمِنُونَ وَ نِلْسَاءٌ مُنُومِناتٌ لَـمْ تَـعْلَمُوهُمْ أَنْ نَـعَلَوْهُمْ فَتَصَيْنَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرُةً بِعَيْرِ عِلْمٍ لِيُدْجِلَ اللّهُ في رَحْمَتِهِ مِنْ يَشَاءُ لَـوْ سَزَيَّلُوا لَعَدَّبُنَا اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلْهِماً (٢٥)

۲۴\_و او کسی است که دست آمها را از شما و دست شما را از آمها در دل (داخل) مکه معد از آنکه بر آمها پیرور شدید کوتاه کرد، و حداوید مدامیه که انجام می دهید بیناست.

10 - آنها کسانی بودند که کافر شدند و شما را از مسجد الحرام و رسیدن قربانیهایتان به قربانگاه مانع شدند، و اگر مردان و رئان مومنی در این بین بدون آگاهی شما در ریز دست و با از بین می وشد که باحواسته عینی به شما می وسید (که اگر به جنگ می پرداختید دیهٔ آنها به گردن شما می افتاد)، خداوند هر کسی را که بحواهد در رحمت خود وارد کند، اگر مومنان و کافران (در مکه) از یکدیگر حدا می بودند کافران را سه عمایس در دساک

گرفتار میساختیم ﴿ وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَ أَيْدِنكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَطْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ يعنی بعد از اينكه از مدينه قصد حرم را نموديد و قريش درخواست صلح با شما را كردند بعد از اينكه در مدينه با شما جنگ كرده بودند قبل از اينكه شما از آنها درخواست صلح كنيد أنها از شما درخواست صلح نمودند سپس خداوند پيامبرش را از علت صلح و از آنچه كه به آن حضرت اجازه

<sup>1.</sup> تقسير صافيء ج عرص ٥٠٣؛ تفسير برهان، ج ٧٤ ص

داده آگاه كرده و فرمود ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ صَـدَّوكُمْ عَـنِ الْـمَسْجِدِ الْـحَرامِ وَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبُلُغَ مَجِلَّهُ وَ لَوْ لاَ رِجْالٌ مُؤْمِنُونَ وَ نِساءٌ مُؤْمِنَاتٌ ﴿ يعدى به مكه

﴿لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوُّهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّهُ بِعَيْرِ عِلْمٍ \* پس خداوند علت صلح را به پيامبرش چنين فرمود كه چون زنان و مردان مومن در مكه بودند و اگر صلحی بر قرار نمی شد در هنگام چنگ قريش آسها را می كشتند، اما هنگامی كه صلح بر قرار شد آنها در امان بوده و اسلامشان را ظاهر كردند، و گفته می شود كه آن صلح پيروزيش از غلبه با حنگ بر قريش بيشتر بود اسپس فرمود: ﴿لَوْ تُزَيُّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً اللِّيما \* يعنی زنان و مردان مومنينی كه در مكه هستند ؛ يعنی اگر مومنان از كافران جدا بودند و از ميانشان بيرون می رفتند ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيما \* كسانی كه ميانشان بيرون می رفتند ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيما \* كسانی كه ميانشان بيرون می رفتند ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيما \* كسانی كه ميانشان بيرون می رفتند ﴿ لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيما \* كسانی كه ميانشان بيرون می رفتند ﴿ لَعَذْبُنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيما \* كسانی كه عذابی شده اند به عذابی در دناک گرفتار می ساختیم . \*

#### سبب امتناع على 🆄 از دشمنان

روایت است که مردی حضور حضرت صادق الله عرض کرد. آیا امیرالمؤمنین علی الله در دین خداقوی نبود؟

فرمود: بلي!

عرض کرد: پس چگونه منافقین بر حضرتش غالب شدند و آن بزرگوار در صدد منع و دفع آنها برنیامد؟

فرمود: آیهای از قرآن مانع آن حضرت شد.

ا تعسیر صافی، ج ۶، من ۵۰۵ وراثانقلین، ج ۵، من ۶۵؛ تفسیر بوهان، ج ۷، من ۲۴۰
 ۲ تقسیر صافی، بج ۶، من ۵۰۵

عرض كرد: كدام آيه؟

امام صادق النافي آية ﴿ لَوْ تَزَيّلُوا لَعَدَّبُنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً \* را قرائت كردند، براى اينكه پروردگار در اصلاب كفار و منافقين مؤمنانى به وديمه كداشته بود، امير المؤمنين كفار و منافقين را به قتل نرسانيد به خاطر فرزندان مؤمنيكه در اصلاب آنها بود تا ايشان از صلب آنها بيرون آمدند، همچنين وجود مقدس حضرت ولى عصر روحى و روح العالمين لتراب مقدمه الفداء خروج نكند و ظاهر نشود تا مؤمنانيكه در اصلاب كفار هستند بيرون آيند وقتى خارج شدند آن حضرت ظهور مىكند و كفار را به قتل مىرساند ايند وقتى خارج شدند آن حضرت ظهور مىكند و كفار را به قتل مىرساند الله شكينة آيه بيرون المؤمنانيكة خوية الجاهيئية فَأَمْرَلَ اللهُ سُكينة المؤمنية عَدِيد الله ميرساند المين ميرساند المين المي

إِذْ جَعَلَ الدَّبِنَ كَمَرُوا فِي قَلُوبِهِمُ الْخَبِيَّ حَبِيَّهُ الْجَاهِلِيَّةِ فَاتَوْلَ اللهُ شَحَبِتُنَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ أَلْرَمُهُمْ كَلِمَةَ التَّمُّوى وَكَانُوا أَخَفُّ بِهَا وَ أَهْلَهَا وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴿٢٦)

لَقَدُ صَدَقَ اللّهَ رَسُولُهُ الرُّوْنِا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَزَامَ إِنْ شَاءَ النَّهُ آينينَ مُخَلِّقِينَ رُوُسَكُمْ وَمُغَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ فَعَلِمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَحَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ قَتْحاً قَرِيبًا (٢٧)

۲۶ هنگامی که کافران در دلیه های خود حشم و نفرت حاهاتیت داشتند و خداوند وقار و ارامش خود را بر رسولش و مومان نازل فرمود، و آنها را به کلیمهٔ تقوا ملازم کرد که آنها سراوار تر و اهل آن بودند، و خداوسد بنه همر چیزی داناست.

۲۷ مه تحقیق حداوند آنچه را در عالم رویا به رسولش بشنان داد راست بود، که اگر حدا بحواهد شما با امتیت وارد مستخدالحترام می شوید در

۱ پخارالاتوار، ج ۲۹، ص ۴۹۸؛ تفسیر صافی، ج ۶ ص ۵۰۵؛ نورالشقلین، ج ۵ ص ۴۷؛ تفسیر برهای، ج ۷، ص ۲۹۲

حالی که سرهاینال را دراشیده و با کنوتاه کنرده و از همنچ کسی تنرس و وحثمتی منحواهمید داشت، و حملاونند انتجه را کنه میداست شنمه معیدانستند، و قبل از آن پیروزی بردیکی برای شما قرار داد

﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ \* معنى قريش و سهيل بن عمرو هنگامى كه به رسول خدا عَلَيْهُ عرض كردند: ما رحمان و رحيم نمى شعاسيم و گفتند كه اگر ما علم داشتيم كه شما رسول حدا هستيد با شما نمى جنگيديم بنويس محمد بن عبدالله

﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ أَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَ أَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً \* و در پاكى حواب رسول خدا تَيَالِيَّةُ كه ديده بود نازل شد. \

﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللّٰهُ رَسُولُهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَزَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُونَسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ مَتُحاً فَرِيباً ﴾ يعنى فتح خيبر زيرا رسول خدا ﷺ هنگامي كه از حديبيه برگشت غزوه خيبر پيش آمد. "

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَةً بِالْهُدَىٰ وَ دينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُنَّه و كَفى بِاللَّهِ شَهِيداً (٢٨)

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَسْدَاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاهُ يَيْتَهُمْ تُراهُمْ رُكُماً شَجُداً يَتِنَعُونَ فَضَّلاً مِنَ اللهِ وَ رِضُواناً سِبِمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التُوْرَاةِ وَ مَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كُرَرْعِ أَخْرَحَ شَطْأَهُ فَآزَرهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِهِ يَعْجِبُ الزُّرُاعَ لِعَيظَيهِمُ الْكُفَّارِ وَعَدَ اللهُ الدينَ

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۲ ۲. تقسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۵

#### آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَ أَجْرِأَ عَظِيماً (٢٩)

۱۸ - او کسی است که رسوات را با هداس و دس حتی فرستاده با آن را بر همهٔ ادیان پیرور گرداند، و گفایت می کند که حداوند گواه این امر باشد.
۱۹ - محمد می این فرستاده حداست، و کسانی که با او همشد با کمار سحت و شدید و در بین حودشال مهربال همشد، آنها را در حال رکزع و سجود می پینی که همواره فصل و رصای الهنی را می طلبت، اثر سحده در صورت هایشان نمایان است، این توصیف آنها در تورات و اسجیل است، همچول رزاعتی که خوانه های بازی و صعیف خود را خوات ساخته، و حال به تقویت آن پرداخته تا محکم و قوی گردیده و با قدرت خود ایستاده است که رازهان را به تعجب وا می دارد، با بدینوسیله کافران به حشم بیایند، ولی کسانی از آنها را که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند حداوند به آنها آمرزش و اجرای بزرگ و تعده داده است.

﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ أَشِدُاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَماءُ بَيْنَهُمْ ﴿ يعنى كفار را مىكشند و بر آنها سخت هستند و اما در بين خودشان مهربان و رحم دل مىباشند. "

تمبیر صلعی، ج ۶، ص ۱۵۰۸ نورالثقلی، ح ۵، ص ۱۷۶ تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۱۹۴۶
 تفسیر برهان، ج ۱۷، ص ۱۹۴۷

# تفسير سورة حجرات

٤٩ – ســـورۀ حــجرات در

مدینه نازل شده و دارای ۱۸

آیه است.

### بشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَيِ اللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ اتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ سميعٌ عَليمٌ (1)

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَوْفَعُوا أَصْوانْكُمْ مَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَ لا تَجْهَرُوا لَـهُ بِالْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْصِكُمْ لِيَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَ أَنَتُمْ لاَ تَشْعُرُونِ (٢) إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوانْهُمْ حَلَّهُ رَسُولِ اللَّهِ أُولِئِكَ اللَّذِينَ المُتَحَنَ اللَّهُ قُلُونَهُمْ لِلتَّقُوى لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَ أَجُرُ عَظَهِمْ (٣)

إِنَّ اللَّذِينَ يُنَادُ وَنَكَ مِنْ وَزَاءِ الْحُجُزَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَغْقِلُونَ (۴) وَ لَوَ النَّهُمْ صَبَرُوا حَتَٰى تَخْرَحَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (۵) ا ــ اى كسانى كه ايمان آوردمايا. چيرى را در حلنا و رسولش تقدم ما ارباد، و ار حداويا. بيرهيريا. همانا كه حداونا. شموا و داياست

۲ ای کسانی که ایمان آوردهاید، صدایتان را بر صدای پیامس سه مکسید، و در مقابلش صدایتان را بلدتر نکنید همچنانکه با یکدیگر صدایتان را سد می کنید که اعمالتان محو و نابود می شود و شما معی دانید

۳ هماما کسانی که صدایشان را برد رسول حدا کوتاه می کند آنها کسانی
 همشد که حداوند فلبهایشان را با تقوی امتحان بموده است ، برای آنها

آمرزش و پاداش بزرگی است.

 ۴ کسانی که دو را از پشت حجودها با صدای بلند صدا می رساد بیشترشان بمی فهمند

هدو اگر آنها صبر میکردند تا خود تو به سراع آنها بروی، برایشان بهتر نود. و حلاوید امرزنده و مهریان است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ عَلِيمٌ ﴾

این آیه دربارهٔ بنی تمیم نازل شده است که وقتی نزد رسول خدا آنای محمد می آمدند جلوی در حجرهٔ پیامبر آنای می ایستادید و صدا می کردند ای محمد پیش ما بیا، و هنگامی که رسول خدا آنای بیرون می آمد در راه رفت از آن حضرت جلو می افتادند، و هنگام سخن گفتن صدایشان را از صدای آن حضرت بلند می کردند و می گفتند: ای محمد! ای محمد! دربارهٔ فلان چیز چه می گویی؟ و مانند خودشان با آن حضرت سخن می گفتند که خداوند این آیه می گویی؟ و مانند خودشان با آن حضرت سخن می گفتند که خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَیْنَ یَدّی اللّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ ا

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوَّتِ النَّبِيِّ وَ لاَ تَجْهَزُوا لَـهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَ أَنَتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ \_ تا \_ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَزَاءِ الْحُجُزَاتِ﴾ و آنها بنو تميم بودند. "

﴿ أَكْثَرُهُمُ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ كه بيشترشان نميفهمند.

سپس فرمود: ﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُ وَاحَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكُانَ خَيْراً لَهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيم ﴾ و اكر آنها صبر مىكردند تا خود تو به سراغ آنها بروى، برايشان بهتر

۱ تفسیر صافی، ح ۶ ،ص ۵۱۴؛ تقسیر برهان، ج ۷، ص ۲۵۲؛ بورالثقلین، ج ۵ ص ۸۰ ۲. بحارالاتوار، ج ۱۷، ص ۲۸

#### بود، وخداوند آمرزنده و مهربان است.

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَتُوا إِنَّ خَاءَكُمْ فَاسَقُ سَنَا مِشْيَتُوا أَنَّ تُنصِيبُو قَـوْماً سِجَهالَةِ فَتُضْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْنَمْ مَادِمِينَ (١)

عدای کسانی که ایمان آوردهاند اگر فاسقی برای شما حبری اورد دربارهٔ آن تحقیق کنید، میادا که از روی نادانی به قومی آسینی برسانید و از کنار خود پشیمان گردید.

#### دروغ بستن برمارية قبطي

﴿ يَا أَيُّهَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيُّثُوا أَنْ تُصِيبُوا قَـوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَافَعَلْتُمْ ثَادِمِينَ \*

این آیه دربارهٔ ماریهٔ قبطیه مادر ابراهیم فرزندرسول خدا آیگی نازل شده است. علت آن این بود که چون ابراهیم فرزند پیامبر آیگی که از ماریهٔ قبطیه متولد شده بود فوت شد، حضرت از فوت آن خیلی محزون شد. عایشه به آن حضرت گفت: چه چیز باعث حزن تو شده است؟ اگر بواسطهٔ فوت ابراهیم است او خود فرزند تو نبود بلکه از جریح قبطی بود که همراه ماریه آمده و همیشه با او میباشد.

پیامبر ﷺ از شنیدن آن خشمگین شد و به امیرالمؤمنین شده در شمود شمشیر شدار و سر جریح قبطی را برایم بیاور امیرمؤمنان ﷺ شمشیر خود را برداشته و عرض کرد: پدر و مادرم فدای تو باد ای رسول خدا! در کاری که مرا میفرستی همانند آهن داغ شده ای باشم همال طور که امر کردی عمل کنم؟

رسول خدا ﷺ فرمود: همانطور که امر کردم عمل کن.

پس امیرالمومنین به طلب جریح سیرون آمد و ادرس او را در میان ناعی دادند و چون امیر المؤمنین به در آن بناغ رسید، در بناع را رد، جریح خواست که در را به روی آن حضرت بگشاید چون آثار غضب آز روی بورانی او مشاهده کرده در را باز نکرده برگشت، حصرت آز دیوار به باغ وارد شده و او را تعقیب نمود جریح فرار کرده به بالای درخت خرمایی که در آنجا بود رفت. امیرالمومنین این چون نزدیک درخت شد فرمود: پایین بیاا

جریح گفت. ای علی از خدا بترس اینجا کسی نیست و من آلت مردانه و زنانه ندارم، سپس کشف عورت نمود. پس امیر السؤمدین متعرض جریح نشده و او را به خدمت حضرت رسول ﷺ آورد.

رسول خدا المُنْتِينَةُ فرمود. اي جريع قضيَّة تو چيست؟

جریح گفت. ای رسول خدا تَنْفَقُ قطی خادم و کسی را که به نزد خانوادهٔ خود می فرستد از خشاها انتخاب می کند، و قبطیون سا قبطیور انس و الفت می گیرند، پس پدر ماریه مرا برگزید که همیشه به نزد او بروم و خادم او دوده و با او انس بگیرم پس خداوند این آیه را نازل فرمود. ﴿ یَا آیّه الَّذِینَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا﴾ ا

عبدالله بن بكير گويد به امام صادق الله عرض كردم: فدايت گردم رسول خدا الله امر به كشتن قبطى داد، آيا مى دانست كه عايشه دروغ مى كويد يا نمى دانست؟ و همانا خداوند كشته شدن قبطى را به وسيلهٔ احتياط على الله برطرف نمود.

امام صادق الله فرمود به خدا سوگند که میدانست، و اگر دستور رسول

١ يجار الأنوار، ح ٢٧، ص ١٥٣ ؛ يور التقليل، ج ٥ ص ٨١، تعسير برهال، ج ٧، ص ٢٥٣

خدا ﷺ به علی از باب عزیمت و تکلیف حتمی بود، علی بر نمی گشت، مگر بعد ار کشت او و لیکن رسول حدا ﷺ این دستور را طوری داد که هم او کشته مشود و هم عایشه از گناهش برگردد، ولی از گناهش برنگشت، و از ایسکه خون مسلمان بی گناهی ریخته می شود هیچ باکی نکرد ا

وَ اعْلَمُوا أَنَّ فَيِكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطَيِعُكُمْ مِي كَثْيَرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَيْتُمْ وَلَكَنَّ لَلَهُ حَتَّتَ إِلَيْكُمْ لَايِمانَ وَ رَيَّنَهُ مِي قُلُوبِكُمْ وَكُنَّهَ إِلَّبِكُمُ الْكُفْرَ وَ الْمُسُوفَ وَالْمِصْيَانَ أُولِيْكَ هُمُ الرَّائِيدُونَ (٧)

۷\_و بدانید که رسول حدا در میان شماست، که اگر در سیاری از کارها از شما پیروی کند خود شما به زخمت و سختی می افتید، و لیکن خدا ایمان را محبوب شما قرار داده و در دلها بتان رینت نموده است، و کفر و فستی و معمیت را منمورتان کرده است. اینها هذایت یافته گانند.

امام صادق الله دربارة آیة ذیل فرمودند: ﴿حَبَّبَ إِلَیْكُمُ الْإِیمانَ وَ زَیَّنَهُ فِي قَلُوبِكُمْ ﴾ یعنی امیر المؤمنین ﴿وَكُرَّهَ إِلَیْكُمُ الْكُفْرَ وَ الْفُسُوقَ وَ الْعِصْیانَ \* که فلانی و فلانی و دومی و سومی) است.

وَإِنْ طَائِفَنَانِ مِنَ النَّنُوْمِسِ افْتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَنْنَهُما فَإِنْ نَفَتْ إِخْذَاهُما عَلَى الأُحْرِي فَفَاتِلُوا النِّي تَبْغي حَنِّى نَفيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمْ الْأُحْرِي فَفَاتِلُوا النِّي تَبْغي حَنِّى نَفيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمْ اللَّهُ عَرِبُ المُقْرِطِينَ (١)

۹\_و اگر دوگروه از مومنان با هم به جنگ و تراع پرداختند بیشان را اصلاح
 کنید، پس اگر یکی از انها بر دیگری بجاور نمود با گروه تجاورگر جنگ

١ بحار الانوار، ج ٢٦، ص ١٥٢ ، نفسير برهال، ج ٧، ص ٢٥٥ ، بور الثقلين، ح ١٥، ص ١٨

کنید تا به سوی فرمان الهی بناید، پس اگر برگشت بنا عبدالت میشنان ر اصلاح نماییه ۲ همانا که حلاوند علالت بیشگان را دوست می دارد

﴿ وَ إِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْثَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِخْدَاهُما عَـلَى الْأُخْرَىٰ فَقَائِلُوا النَّبِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَـصَّدِحُوا بَـيْنَهُمَا بِالْغَدُلِ وَ أَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ \* بدرستى كه او شعشير برعليه اهل سنة و تاويل است.

حسفص بسن غیبات گدوید مسردی از امسام صداد قدی از حدی های امیرالمومنین این سوال کرد که سوال کننده از دوستان اهل بیت این بود. امام این فرمودند: خداوند محمد بیش را با پنج شمشیر مبعوث نمود که سه تا از آنها آماده بوده و در غلاف نمی روند تا جنگ در دنیا به پایان برسد و جنگ در دنیا هرگز به پایان نمی رسد تا خورشید از مغرب طلوع می کند و چون خورشید از مغرب طلوع می کند و چون خورشید از مغرب طلوع کرد در همان روز همهٔ مردم در امن و امان خواهند بود، در آن رور ایمان کسی که از قبل ایمان نداشته بود هیچ خیر و سودی برای او ندارد. یکی از آن شمشیرها در هم پیچیده است و شمشیر دیگر در غلاف می باشد که آن را برای دیگران کشیده و حکمش داماست.

اما آن سه شمشير كشيده كه يكى شمشيرى است كه بر روى مشركان عرب كشيده شده است كه خداوند متعال مى فرمايد ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ خُذُوهُمْ وَ احْصُرُوهُمْ وَ اقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَسَابُوا ﴾ ليعنى ايمان آوردند ﴿ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾ "برادران دينى شمايند.

از اینها مورد قبول واقع نمی شود مگر آنکه کشته گردند یا داخل در اسلام

۱. توبه، آیهٔ ۵۶ مشرکان را هر حا یافتید. نکشید و به اسیری نگیرید و محاصره کنید و در هر کمینگاهی به کمین آنان بنشینید ولی اگر نوبه کردند. ۲. نوبه. آبهٔ ۱۱

شوید و اگر کشته شوند اموالشان به غنیمت، و زن و بچه هایشان اسیر شوند چنانکه رسول خدا ﷺ انها را اسیر می کرد یا انها را می بخشید و یا اینکه در مقابل گرفتن پولی آنها را آزاد می نمود،

شمشیر دوم بر روی اهل ذمه کشیده شده است که حداوسد می فرماید: 
﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسُناً ﴾ که این آیه دربارهٔ اهل نمه نازل شده و با آیه و قاتِلُوا 
آذِینَ لا یُولِینُونَ بِاللّٰهِ وَ لا بِالْیَوْمِ الْآخِرِ وَ لا یُحَرّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ 
وَلاَیْدِینُونَ دِینَ الْحَقّ مِنَ الَّذِینَ أُوتُوا الْکِتابَ حَتّی یُعْطُوا الْحِرْیَة عَنْ یَدٍ وَ هُم 
ضاغِرُونَ ﴾ نسخ شده است. پس اگر کسی از اهل نمه در سرزمیں اسلامی 
باشد که یا باید جریه بدهند و یا اینکه کشته شوند که در این صورت مالشان 
به غنیمت گرفته شده و زن و بچههایشان به اسیری گرفته می شوند و اگر 
جزیه بدهند مال و جانشان در امان خواهد بود و ازدواج با زنانشان حالال 
خواهد بود و از آنها جز قبول جزیه و یا کشته شدن چیر دیگری قبول 
نمی شود.

و اما شمشیر سوم بر روی مشرکان عجم یعنی ترک و دیلم و خزرج کشیده شده است که خداوند در اول سورهٔ محمد ﷺ کسانی را که کافر شدهاند و قصهٔ آنها را بیان میکند می فرماید: ﴿ فَإِذَا لَقِیشُمُ الَّذِینَ کَفَرُوا فَضَرُبَ الرُّقَابِ حَتَّی إِذَا لَّحَنَنَمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ \* " یعنی بعد از اسمیر

۱ بهره. یهٔ ۸۳ با مردم با تیکی سخن بگوییا-

۲ توره، آیهٔ ۲۹ با کسانی (از اهل کتاب) که به حدا و روز هامت ایمان بهی اورند، و آنچه را حدا و پیامبرش حرام کردهاند، حرام بهیشمارند، و دس حق را بهیپلیرند، بحکد با با دست خود در حالی که (نسبت به احکام دولت اسلامی) متواضع و فروس اند، حریه بپردارند ۳ محمد، آیهٔ ۴ با و هنگامی که با کافران (در مبدان حنگ) رو به رو شدید گردن هایشان برنید، با وقی که دشمنان ریادی را از بس ببرند، پس از آن اسیران چنگ را محکم بندید، بعد یا بر آنها مثت بگذارید و (ازادشان کنید).

گرفتن از آمها "و آمنا فداه" ایعنی بعد از اسمیر گرفتن به بولی گرفته و آزادشان میکنید و یا میکشید و یا نیز داخل در اسلام شوند و بر ما ازدواج گردن با آنها مادامی که در حال حنگ با ما هستند حلال بیست.

و اما شمشيرى كه پيچيده شده است شمشير اهل ستم و تاويل است كه خداوند مى فرمايد. " وَ إِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُم فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُما عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَغِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللّهِ \* هنگامى كه ايس أَعْدَاهُما عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَغِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللّهِ \* هنگامى كه ايس آيه نازل شد رسول خدا آلَيُنَ فرمود: كدام يك ار شما بعد از من با تاويل آيه مى جنگد همچنانكه من با صريح آيه با مشركان جيگيدم؟

سوال کردند: ای رسول خدا نیج او کیست؟

فرمود او بینه زننده بر کفش بعنی امیرالمؤمنین علی ایست.

عمار سیاسر گفت با رسول حدا شرق زیر همین پرچم سه دار با کفار و مشرکین حنگ کردم و این دستهٔ چهارمی است که با آنها می حنگم به حدا سوگند اگر ما را عقب برانند تا به نخاستانهای هجر (که از شهرهای یمن است) می دانیم که ما بر حق هستیم و آنها بر باطل

روش امیرالمومنین با کسانی که می جنگید همان روش پیامتر با اهل مکه در هنگام فتح آن بود، بدرستی که پیامبر زن و بچه های آنها را به اسارت نگرفت و فرمود. هر کس در خانهاش را بیندد او در امان است، هر کس سلاحش را بر زمین بگدارد او در امان است، و هر کس در خانهٔ انوسفیان وارد شود او در امان است، و همچنین امیرالمومنین علی اید آن سه جنگ زن و بچهٔ آنها را به اسارت بگرفت، فراریها را بنبال ننمود و هر کس هم که در حانهاش را بست در امان بود.

ا محمل أله ؟

و اما شمشیری که در غلاف است شمشیری است که با آن قصاص میکند که خداوند می فرماید النّفس بالنّفس ب و الْجُرُوحَ قِصاص فَمَنْ تَصَدّقَ بِهِ فَهُو كَفّارَةٌ لَهُ ؟ که این شمشیر را برای اولیای خون مقتول گذاشته ولی حکمش با ماست. این است شمشیرهایی که حداوند آن را با پیامبرش مبعوث فرمود که هر کس آنها را منکر شود و یا منکر یکی از آنها شود و یا میری از انها شود و یا فرموده کافر شده است. این امنکر گردد به آنچه خداوند در محمد آلیا نازل فرموده کافر شده است. ا

يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا يَشْخَرُ فَوْمَ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنَّ يَكُونُوا تَحَيَّراً مِنْهُمْ وَلاَيْسَاءٌ مِنْ يَشَاءٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَ لاَ تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَ لاَ تَـاتَزُو بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الاِسْمُ الْفُسُوقَ نَعْدَ الْإِيمَانِ وَ مَنْ لَـمْ يَشَبُّ فَـأُولِئِكَ هُـمَ الطَّالِمُونَ (١١)

11 - ای کسانی که ایمان آورده اید، ساید گروهی از شما گروه دیگری د مسخره کننده بهتر باشد. مسخره کننده بهتر باشد، و به ربانی ربان دیگری را، شاید ربان مسحره شویاده بهتر از مسخره کسده باشد، و هرگر یکدیگر را مورد عیبجویی قرار مدهید و سا القیاب رشت صفا برید و چه سیار بد است که بعد از ایمان روی همدیگر سم رشت بگدارید، و گسانی که توبه نکنید از ستمکاران هستند

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَشْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاَيسَهُ مِنْ نِساءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ ﴾

۱ تهدیب الاحکام، ح ۴، ص ۱۱۵، وسائل الشیعه، ح ۱۵، ص ۲۵؛ بحار الابوار، ج ۹۷، می ۱۵؛ بحار الابوار، ج ۹۷، می ۱۵؛ حصال شبخ صدوق، ج ۱، ص ۲۷۴؛ کافی، ج ۵، ص ۱۱؛ تعمیر برهار، ح ۷، می ۲۵۹؛ بور الثقلی، ج ۵، می ۹۸۰ تفسیر صافی، ج ۶ می ۵۱۹

این آیه دربارهٔ صفیه دختر حی بن اخطت نازل شده است که زن رسول حدا ﷺ بود و علتش این بود که عایشه و حفصه او را ادیت و ارار کرده و شماتتش نموده و فحش میدادند و به او میگفتند.ای دختر پهودی!

او به پیامبر ﷺ شکایت کرد، حضرت به او فرمود: آیا تو جواب آشها را ندادی؟

عرض کرد: چگونه ای رسول خدا!

فرمود، میگفتی پدرم هارون نبی حدا و عمویم موسی کلیم الله و شوهرم محمد رسول حدا شرد است چرا مرا مسخره میکنید

صفيه آنهه را كه از پيامبر تَهَاؤَةُ شنيده بود به آن دو كفت، گفتند: اينها را رسول خدا تَهَاؤُهُ ياد تو داده است كه خداوند در اين باره اين آيه را نازل فرمود:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لأَيسُخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ \_ تا \_ وَ لاْ تَنَابَزُوا بِالْأَلْق بِ بِشْسَ الإشمُ الْأَشُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ ﴾ أ

به أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَفْ اكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَ أَنْشَى وَ جَعَلْنَاكُمْ شَعُوباً وَ قَدَائِلَ لِتَعَارَفُو، إِنَّ أَكْرَ مَكُمْ عَنْدَ اللّهِ أَنَّفًاكُمْ إِنَّ اللّهَ عَليمٌ خَدِيرٌ ﴿١٣)

۱۳ - اى كساس كه ابمان أوردهايد، همانا ما شما را مرد و رن أوريدبم و شما را تبره ها و قبيله ها قوار داديم تا همديگر را بشناسيد، همانا گرامي ترين شما نود خداوند برهيركار رين شماهاست. همانا خداوند دانا و آگاه است. فيا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذُكْرٍ وَ أَنْشَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَ فُوا \* مراد از شعوب، ملتهاى غير عوب است.

۱ نورالثقلین، ج شاص ۱۸۹ تفسیر برهان، ج ۱۲ می ۱۳۶۰ بیجارالانوار، ح ۲۲ می ۱۹۷ و ج ۷۲ مین ۱۴۴

و مراد ار ۴ قبائل ﴾ به معنای طوائف عرب است.

 «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ابن آیه رد کسیانی است که بر حسب و
سیشان افتخار میکنند،

رسول خدا تَنَافِقُ روز فتع مکه فرمود ای مردم خداوند به وسیلهٔ اسلام غرور جاهلیت و مخر به پدرانتان را از بین برد، عربیت به پدر و مادر نیست بلکه آن یک زبان است، هر کس به آن زبان سخن بگوید او عرب است، آگاه باشید که شما از نسل آدم هستید و آدم نیز از خاک بود و گرامی ترین شما نزد خداوند پرهیزگار ترین شماهاست.

فَالَتِ الْأَغْرَاتُ آمَنَا قُلْ لِمْ تُؤْمِنُوا وَلَكُنْ تُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَتْ يَدْخُبِ الْإيمانُ في قُلُوبِكُمْ وَ إِنْ تُطَهِمُوا اللّهَ وَ رَسُولَهُ لا يَلِثْكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١۴)

إِنَّتَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْنَاتُوا وَ جَاهَدُ وَا بِأَمْوَالُهِمْ وَأَنْهُسِهِمْ مِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَٰذِيكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (١٥)

قُلُّ أَ تُعَلَّمُونَ اللهُ بِدَينِكُمْ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا مِي السَّمَاواتِ وَ مَا مِي الْأَرْضِ وَ اللهُ بِكُلُّ نَتَى مِ عَلِيمٌ (١٦)

1۴ \_ اعراب میگوید ما ایمان آوردیم، نگو شما ایمان نیاوردهاید و اکس نگویید اسلام اوردهایم، و ایمان هنور بر قلبهای شما وارد تشده است، و اگر از حداوند و رسولش اطاعت کنید چیری از اجر اعمال شما فروگذاری نعی کنان هماناکه خداوند آمرزنده و مهریان است.

۱. پخارالانوار، ج ۲۸، من ۳۰۵ ۲. بورالثقلین، ج ۵، من ۹۶ د تقسیر صافی، ج ۶ ص ۵۲۴

1۵ حمانا مومان کسانی هستند که به حداوید و رسولش ایمان آوردهاند. سپس شک و بردیدی به تلشان راه بدادهاند، و در راه حد، با مال و خانشین جهاد کردهاند، اینها همان راستگویان هستند

۱۶ ـ نگو آنا خلتوند را به دینتان آگاه میسارید؟ و در خالی که خداوند آنچه را که در آسمانها و زمین است را میناند و خداونند بنه هسمه چیپر داناست

﴿ قَالَتِ الْأَغْرَابُ آمَنًا قُلُ لَمْ تُولِينُوا وَ لَكِنْ قُولُوا لَسُلَمْنَا ﴾ يعنى به وسيلة شمشير اسلام آورديد.

﴿ وَ لَمَّا يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ و ايمان هنوز بـر قـلــهـاى شــما وارد نشده است.

﴿ لَا يَكِتُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْنًا ﴾ يعنى از شما كم نمىكند.

﴿إِنَّمَا الْمُوامِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَـرَثَابُوا \* يسعني شكايت نميكنند.

﴿ وَ جَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ دربارة اسيرالمؤمنين عَلَيْلًا نازل شده است. أ

﴿قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ يعني آيا دينتان را به خداوندياد مي دهيد. `

يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لا تَمُنُّوا عَلَيَّ إِسْلامَكُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنَّ عَلَيْكُمْ أَنُ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۚ (١٧)

إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ غَيْتَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ تَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨)

<sup>1.</sup> ئوراللقلين، ج هامل ١٠٢ ؛ تفسير برهان، ج ٧ مل ٢٧٥ ٢. تفسير پرهان، ج ٧ مل ٢٧٤

۱۷ \_ آمها بر تو مئت میگذارند که اسلام آوردهاند، بگو به وسیلهٔ اسلامتان بر من مئت مگذارید، بلکه حداوند بر شما مئت میگذارد که به سوی یمان هدایت تان نموده است اگر واستگو هستیاد:

۱۸ ـ همانا حداوید غیب آسمانها و زمین را می داند. و حداوید به انجه که انجام می دهید پیاست.

### ﴿يَئُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا ﴾

این آیه دربارهٔ عثمان در روز جنگ خندق نازل شده است که او به عمار بن یاسر گذشت وقتی که او حفر خندق میکرد و از حفر غبار مرتفع میگردید پس عثمان در این وقت آستین جامهٔ خود را بر بینی گذاشت و گذشت.

عمار گفت: برابر نیست کسی که بناء مسجد کند و نماز خود را در آمجا به جا بیارد با تمام رکوع و سحود با گسی که از غیار حفر خندق از روی کراهت مانند معاندان و منافقان گذرد.

عثمان متوجه عقار شده گفت: یها فرزند سیاه از این سدهن مرا اراده کردهای؟ و از همانجا بخدمت حضرت رسول ﷺ آمده گفت: مها ب تو در اسلام داخل نشدهایم که ما را دشنام دهند.

حضرت رسول عَلَيْهُ به او فرمود: من فسخ بیعت اسلام را ار تو کردم برو هر جا که خواهی چون اسلام با نفاق سرشته بکار نمی آید. از این جهت حق تعالی این آیه را نازل گردانید که ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْکَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلُ لا تَمُنُّوا عَلَيْ إِسُلامَکُمْ بَلِ اللَّهُ يَمُنَّ عَلَيْکُمْ أَنْ هَذَا کُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ کُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ای محمد بر تو منت می نهند به اینکه ما اسلام آورده ایم، به ایشان بگو که بر من به اسلام خود منت مگذارید بلکه خدای تعالی بر شما منت می نهد به اینکه شما را برای ایمان به بعث دلائل واضحه و حجتهای باهره به راه راست هدایت نمود، اگر راستگو

باشيد

﴿ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* يعني راستكو نيستيد. ١

"إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ بَصِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ \* همانا خداوند غيب آسمانها و زمين را ميداند، و حداوند به آسچه انجام ميدهيد سناست. "

۱ بحارالانواروج ۹،ص ۲۳۸ وج ۲۰،ص ۲۴۳ وج ۲۰،ص ۱۷۳ ۲. تصمیر صافی،چ ۶،ص ۵۲۸

تفسير سورةً ق

۵۰ – سورهٔ ق در مکنه نبازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

قَ وَ الْقُرْآنِ الْمُجِيدِ (١)

بَلَى عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنَّدِرٌ مِنْهُمْ فَفَالَ الْكَافِرُونَ هَدَا شَيْءٌ عَجِبٌ (٢) أَ إِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُزَاباً ذَٰلِكَ رَجْعٌ تعبدٌ (٣)

: قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنْقُصُ الْأَرْضَ مِنْهُمْ وَ عِنْدَنَا كِتَابٌ خَفِيظً (۴)

بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقُّ لَمَّا جَاءَهُمُ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَربِحِ (۵)

اً هَلَمْ يَتُطُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ تَنَيَّنَاهَا وَ زَيِّنَاهَا وَ مَا لَهُ مِنْ فُرُوحٍ (١) وَ الْأَرْضَ مَدَدَّنَاهَا وَ أَلْفَيْنَا هِنِهَا رَوْاسِيَ وَ أَنْبَتْنَا فَبِهَا مِنْ كُلُّ رَوْحٍ بَهجِجِ (٧)

ا ـ ق ؛ و سوگند به قرآن مجیاد

۲\_بلکه آنها تعجب کردند که اندار کنندهای از میان حودشان آمده است و
 کادران مرگویند: این چیر عجیبی است.

۱۳-آیا هنگامی که تردیم و حاک شدیم (بار رباده میشویم) این بارگشتی بعید است.

۴ مه تحقیق ما می دانیم امچه را که زمین از آمها می کاها، و مرد ما کتابی
 است که همه چیز در آن محفوظ می باشا.

۵\_بلکه آنها حق را تکلیب کردند. هنگامی که به سراعشان آمل، پس آنها در

امور أشعتة خود سركردان هستناب

۱۹-۱ تا آنها به اسمال بالای سرشان بعی گرند که چگونه آن را سا کرده انتم و (به وسیلهٔ مسارگان) رینت بخشیده اینم، و هیچ شکاف و شکستی در ان راه بلدارد؟

۷سو زمین را نگستراندیم و در آن کوهمای استوار افکندیم و از هر نوع گیاه روحافزا هر آن رویانیدیم؟

﴿ ق \* وَ الْقُرُ آنِ الْمَجِيدِ ﴾ كه ﴿ ق \* كوهي محيط به دنيا است كه در پشت آن يأجوج و مأجوج قرار دارند؛ بنابراين معنى چنين است كه قسم به آن كوه عظيم.

﴿ بَلُّ عَجِبُوا ﴾ يعنى قريش عجب داشتند.

﴿ أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ ﴾ يعني رسول خدا تَرَايُونْ .

﴿ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَٰذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ \* أَ إِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُزَابِاً ذَٰلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ \*

دربارهٔ ابی بن خلف نازل شده است. ابی بن خلف به ابوجهل گفت پیش من بیا تا تو را از گفتهٔ محمد به عجب آورم، آن گاه یک تکه استحوان پوسیده در دست گرفت و آن را خرد کرد، بعد گفت: ای محمد تو معتقدی که این استخوان زنده می شود؟ اینجا بود که خدای تعالی فرمود ﴿ بُلْ کَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمُا جاءَهُمْ فَي أَمْرٍ مَرِيحٍ ﴾ یعنی مختلف، سپس با آنها احتجاج نموده و برای بعث و نشور مثل زده و فرمود: ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْدها وَ زَيّناها وَ رَيّناها وَ مَالَها مِنْ فُرُوحٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيها رَوَاسِيَ وَ أَنْبَنْنَافِيها مِنْ كُلُّ زَوْجٍ مالها مِنْ فُرُوحٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيها رَوَاسِيَ وَ أَنْبَنْنَافِيها مِنْ كُلُّ زَوْجٍ مالها مِنْ فُرُوحٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيها رَوَاسِيَ وَ أَنْبَنْنَافِيها مِنْ كُلُّ زَوْجٍ مالها مِنْ فُرُوحٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيها رَوَاسِيَ وَ أَنْبَنْنَافِيها مِنْ كُلُّ زَوْجٍ مالها مِنْ فُرُوحٍ ﴿ وَ الْأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيها رَوَاسِيَ وَ أَنْبَنَافِيها مِنْ كُلُّ رَوْحٍ بَعِنَى نَيْكُو.

وَ نَزُّلُنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُنِارَكًا فَأَنْسَتُنَا مِهِ جَنَّاتٍ وَ خَبِّ الْخَصِيدِ (٩)

وَ اللَّهُولَ نَاسِفَاتِ لَهَا طَلْعٌ نَصْيَدٌ (١٠)

رزَّقاً لِلْعِبَادِ وَ أَخْتِيْنَا بِهِ بِلْدَهُ مَنْتِناً كَذَٰلَكُ الْخُرُوجُ (١١)

كَذَّبَتْ فَلَلْهُمْ قَوْمُ لُوحٍ وَ أَصْخَابُ الرَّشِّ وَ نَمُودُ (١٢)

4 سو ما از آسمان اب بر برکتی بازل کردیم و به وسیلهٔ آن باعها و «ابههای درو شارتی رویاندیم.

۱۰ ـ و بیر بخلهای بلند خرماکه میوههای متراکم و زیاد دارد

۱۱ ـ (اینها) رزق و روزی برای بندگان است، و به وسیلهٔ باران زمین مرده را زباده کردیم، که اینچنین مردگان رتانه میشوناد.

۱۲ ـ قبل از این قوم موج و اصحاب رش و قوم نمود (پیامسرانشان وا) تکادیب کردناند

> ﴿ فَكُبُتُنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ \* هر دانه اي درو مي شود. ﴿ وَ النَّخْلُ بَاسِفَاتٍ ﴾ يعني درختان خرمايي كه بلند هستند.

﴿ لَهَا طُلُّمُ نَضِيدٌ ﴾ يعني بعضي بر بعض ديگر پيهيده شده است.

﴿ رِزْقاً لِلْعِبَادِ وَ أَخْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْنَا كَذْلِكَ الْحُرُوجُ ﴾ جواب به گفتهٔ آنهاست ﴿ أَإِذْا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَٰلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴾ ﴿ پس خداوند فرمود: همچنانكه آب را از آسمان فرو مىفرستيم و گياهان از زمين مىرويند همچنين شماها بعد از مردن از زمين بيرون مى آييد. أ

خداوند عزوجل آنچه را که ما از هلاکت امتهای گذشته تعسیر کردیم را ذکر نموده و فرمود: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٍ وَ أَصْخَابُ الرُّسُ ﴾ و آنها كسانی بودند که هلاک شدند چون مردان به مردان و زنان به زنان اکتفا می کردند و

ال في آلة ٣

۲ تعمیر برهای، چ ۲۰ ص ۲۸۰

#### «رُس» رودی در آذربایجان است.

وَ أَصْحَاتُ الْأَيْكَةِ وَ قَوْمُ تَتَعِ كُلُّ كَذَّبَ الرَّسُلَ فَحَقَّ وَعَيدِ (١٤) أَ فَعِينَا بِالْحَلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فَي لَشِرِ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدِ (١٥) وَ لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ مَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ مَحْنُ أَقْرَتُ إِلَيْهِ مِنْ حَسْ الْوَرِيدِ (١٦)

۱۴ ـ و اصحاب ایکه (امت شعیب) و قوم شع (که در سرزمین یمن زندگی میکردند) همهشان فرستادگان الهی را تکذیب کردند، پس وعدهٔ عداب بر آبان تحقق یافت.

۱۵ ـ آیا ما در آفریش حلق اول عاجر ماندیم ای دیگر نتوانیم روز قیامت دوباره مردگان را زماده کتیم؟؟ بلکه آنها در آفریش حلق حدید در شک و تردید هستند.

۱۶ سو به تحقیق ما اسبال را افریدیم، و وسوسه های بهسش را می دانیم، و ما به او از رگ گردنش تزدیکتریم.

﴿ أَفَعَيِينًا بِالْحَلْقِ الْأَوَّلِ ﴾ يعنى در آفرينش خلق اول عاجز مشديم. ﴿ وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَ نَعْلَمُ مَا تُرَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ مَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ يعنى رك كردن. `

﴿ وَ أَصْحَابُ الْأَيْكَةِ ﴾ يعني اصحابي كه در جنگلهاي سرسيز بويند. "

وَ جَاءَتْ سَكَّرَةُ الَّمَوْتِ بِالْحَقُّ دُلِكُ مَاكُنْتُ مِنْهُ تَحِيدُ (١٩)

١. بحار الانوار، ج ١٧، ص ١٥٢

۲ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۸۵

٣. تقسير صافي، ج ۶۰ ص ٥٣٢

14 رو سحتی و بیهوشی مرگ به حق اوا رسید، (به ادمی گفته می شود) این همان چیزی است که از آن اوار می کردی.

﴿ وَ خِاءَتْ سَكُرَةُ الْمُوْتِ بِالْحَقُّ ﴾ اين چنين نازل شده است: «و جاءت سكرة الحق بالموت». أ

﴿ ذَٰلِكَ مَاكُنُتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ دريارة زريق (اولي) نازل شده است.

وَ جَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعْلِهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ (٢١)

۲۱ و هر بعینی وارد محشر میشود در حالی که همراه او (فرشته ای) حرکت دهنده و گواهی است.

﴿ وَ جَاءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَ شَهِيدٌ ﴾ يعني شهادت بدر آن مس دهد؛ و «سائق» يعني آنها را مي رانند.

> وَ قُالَ قَرِبِنُهُ هَدا مَا لَذَيِّ عَنْبِدُ (٢٣) اَلَّقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَّارٍ عَنْبِدٍ (٢۴)

۳۴\_و فرشتهٔ همنشین او میگوید این نامهٔ اعمال اوست که برد می حاصر است.

۲۴\_(دستور می آبد) مرکادر سرکشی را به دوزج بیافکید ﴿ قَالَ قَرِینَهُ ﴾ یعنی شیطان او گفت که همان حبتر (دومی) است. ﴿ هَٰذَا مَا لَدَیَّ عَتِیدٌ ﴾ این نامهٔ اعمال اوست که نزد من حاضر است. ا ﴿ أَلَّقِیا فِی جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِیدٍ ﴾ که خطاب به پیامبر عَیَّشَا الله و علی عَلَیْ است.

۱. تفسیر برهان، ج ۱۷ ص ۲۹۱

۲ تفییر برهاندج ۷دص ۲۹۱

و آن فرمایش امام صنادق این است که فرمود: علی این تقسیم کنندهٔ مهشت و چهنم است. (

حصرت على الله ورداره ايه و الله الله الله على جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَارٍ عَبِيدٍ فومود كه رسول خدا الله فرمودند: همانا خداوند تبارك و تعالى هنگامى كه در رور قيامت در يك جا جمع نمايد در ان هنگام من و تو در سمت راست عرش خواهيم بود سپس خداوند تبارك و تعالى به من و تو مى هرمايد گروهى را كه با شما دشمنى و رزيدند و تكذيبتان كردند را در آخل آتش جهنم بياندازيد. الاشما دشمنى و رزيدند و تكذيبتان كردند را در آخل آتش جهنم بياندازيد. ا

#### مقام پیامبر ﷺ وحضرت علیﷺ در محشر

امام صنادق الله عرمود رسول خدا شهره می فرمود: هرگاه حواستید چیزی را از خداوند طلب کنید ما وسیله آن را طلب نمائید.

سوال كردند: آن وسيله خيست

فرمود: درجه من در بهشت است و آن از جواهرات مرصع میباشد بر هر یک از آن جواهرات هزار زبرجد و بر هر زبرجدی هزار لؤلؤ و بر هر یک از آن هزار طلا و نقره کوب شده، آن را روز قیامت می آورند و در میال درجات پیغمبران نصب میکنند و درجه من نسبت به آنها مانند ماه با ستارگان است و در روز قیامت پیغمبر مرسل و شهیدی نیست مگر آنکه آرروی درجه مرا بکند و نگوید خوشا بحال صاحب این درجه و رتبه، منادی با صدای رسا ندا کند این درجه تعلق به محمد آراد و آن را بیاورند و بر سرم تاحی باشد کند این درجه تعلق به محمد آراد و آن را بیاورند و بر سرم تاحی باشد

١. بورالثقلين، ج ٥٠ ص ١١٢ ؛ تفسير صافي، ج 5 ص ٥٣٨

۲ بحارالانوار، ج ۱۲۹ ص ۱۹۹ ؛ نفسیر برهان، ح ۷، ص ۱۹۹ ؛ تفسیر صافی، ج ۶، ص ۵۳۸ ؛ بورالثقلین، ج ۵ ص ۱۹۲

الله على ولى الله».

رستگار کسانی هستند که از طرف پروردگار فائز شدند چون من و علی را از حضور پیغمبران عبور دهند، گویند این دو سفر از فنرشتگانند از پیش صفوف مرشتگان که عبور کنیم گویند این دو نفر چه کسانی هستند که ما آنها را نمی شناسیم من به بالای آن درجه روم و علی هم متصل به من قرار گیرد، پیغمبر و مؤمنی نیست مگر آنکه سر خود را بلند کند و بگوید گوارا باد ایس درجه و کرامت برای شما، منادی ندا کند ای اهل محشر بدانید این حبیب من محمد و دیگری ولی من علی بن انبطالب است خوشا بحال کسانیکه در دنیا آنها را دوست داشتهاند و بدا بحال اشخاصی که ایشان را دشمن و مبعوض می پنداشتند و با آنها عداوت کرده و تگذیب آنان شی مودند.

سپس پیغمبر اکرم ﷺ فرمود یا علی در آن روز کسی که تو را دوست داشته از صدای آن منادی خوشحال گردد و صبورتش سعید و قلبش روشن شود و هر که با تو جنگ کرده یا خلافت تو را منکر بوده و در حق تو ظلم و ستم و دشمنی نموده صبورت او سیاه و قدمهایش بلغزد، در آن هنگام دو فرشته موکل بر بهشت و دورخ رصوان و مالک نزد ما آیند، سلام کنند، حواب آنها را بدهم و به ایشان بگویم: شماها کیستید؟

آنکه پاکیزه و نیکو منظر است گوید: من رضوان خازن سهشت هستم، پروردگار به من فرمود کلیدهای بهشت را حضورت تقدیم بدارم ای رسول خدا این کلیدها را بردارید گویم تقدیم بر علی کن، کلیدها را به شما دهد من پروردگار را بر نعمتی که بما عطا نموده حمد و ستایش میکنم و رصوان برگردد.

فرشته دیگر پیش آید به او بگویم نام تو چیست که این قدر قبیح منظری،

گوید من مالک دورج هستم پروردگار به من امر مرموده کلید دوزج را حضورتان تقدیم بدارم ای رسول خدا این کلیدهاست، به او بگویم به علی ده، کلیدها را به تو تقدیم نموده و مراجعت نماید، آنگاه علی با کلیدهای بهشت و دوزخ پیش رود و در جهنم را بدست گیرد جهنم صدا کند و شعله آتش سالا رود و فریاد کند: ای علی از کنار من دور شوید که نور جمالت شعله و شراره آتش مرا خاموش خواهد نمود، آن وقت علی میگوید ای دوزخ رها کن این بنده را که دوست من است و بگیر این شخص را که از دشمنان من بوده است. پیفمبر اکرم فرمود: اطاعت و فرمان برداری جهنم نسبت به اوامر علی در پیفمبر اکرم فرمود: اطاعت و فرمان برداری جهنم نسبت به اوامر علی در آنچه امر می کند بیشتر است از غلامی که مطیع و فرمان بردار مولایش باشد

و على در آن روز قسيم بهشك وگاؤزخ *است.* ا

مَنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُريبِ (٢٥) الَّذي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهَا آخَر فَأَلَّقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ (٢٦) ٢٥ سأن كسى كه مانع كارهاى حير است و در شك و ترديد مىباث. ٢٠ سهمان كسى كه با حداويد بكانه معبودى ديگر مىكيرد پس او را در علابى شاديد بيتاريد.

﴿ مَتُ عِلَيْ لِسَلْخَبْرِ ﴾ مراد از ﴿ مستاع ﴾ دومنی و مراد از ﴿ خسر ﴾ ولایت امیرالمؤمنین و حقوق ال محمد است و هنگامی که اولی نامه نوشت تا فدک را به حضرت فاطمه الله برگردانند دومی مانع آن شد.

﴿مُعْتَدٍ مُرِيبٍ \* الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلْها اخْرَ ﴾ كفتند: ما به كسى كه اساست و

۱ تجار الأنوار، ج ۱، ص ۱۳۲۶ علل الشرائع، ج ۱، ص ۱۶۴ ؛ امائی شیخ صدوق، ص ۱۱۶ ؛ بشاره المصطفی، ص ۲۱ ؛ ناویل الابات الظاهره، ص ۱۵۲ ؛ روضة الواعظین، ج ۱، ص ۱۱۳ ، معائی الاحیار، ص ۱۱۶ ؛

خمس را برای شما قرار داد کافر هستیم.

قَالَ قَرِينَةً رَبُنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكُنْ كَانَ هِي صَلالٍ تَعِيدٍ (٢٧) قَالَ لَا تُخْتَصِمُوا لَدَئَ وَقَدْ فَدَّشُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ (٢٨) مَا يُبِدَّلُ الْقَوْلُ لَدَئِي وَمَا أَتَا بِظَلاَمُ لِلْمَبِيدِ (٢٩)

۲۷ ـ همشین او (از شیاطین) میگوید. پروردگارا، مین او را سه طبعیان و سرکشی نکشاندم لکن او حود در گمراهی دوری بود

۲۸ ــ (حداوند) می فرماید در حصور من مجادله مکنید که من پیش از این به شما هشدار دادم.

٢٩ .. وحدة من تعيير بالبدير الست، و من به بندگان هيچ ستمي بخواهم كرد

﴿قَالَ قُرِينُهُ ﴾ يعني شيطان او كه حبتر (دومي) است.

﴿رَبُّنا مَا أَطْغَيْتُهُ ﴾ يعني زريق (كه اولي است).

﴿ وَ لَكِنْ كَانَ فِي ضَلَالًا بِعِيدٍ ﴾ لكن او خود در گمراهي دوري بود،

پس خداوند به آن دو می فرماید: ﴿لاَ تَخْتَصِعُوا لَـدَيُّ وَقَـدُ قَـدُّمْتُ إِلَـيْكُمْ
إِلْرَعِيدِ ۞ مَا يُبَدُّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ ﴾ يعنى آنچه كه انجام داديد به حسنات مبدل
نمى شود، و آنچه به شما وعده داده شده از آن تخلف نمى كنم. ا

يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَلَمَ هَلِ امْتَلَأَتِ وَ نَقُولُ هَلَ مِنْ مَزْبِدٍ (٣٠) وَ أُرْلِقَتِ الْجَلَةُ لِلْمُتَقَبِنَ عَبْرَ تعبِدِ (٣١)

۳۰ ـ روري که به جهتم ميگوشم: پُر شدي؟ و او ميگويد اما بار هم

مست؟

۱ نورالتعلي، ج شاص ۱۱۴

۳۱ و میشد را رای پرهدگاران آماده کند و ار ان هیچ دوری به رسد از آین جهت از آین جهت از آین جهت از آین جهت شده که خدای تعالی و عده داده بود جهنم را پر کند و جهنم مالامال آتش شود. از او می پرسد آیا پر شدهای؟

او میپرسد: \*وَ تَقُولُ هَلُ مِنْ مَزِيدٍ \* مكر باز هم هست؟ و منظورش اين است كه ديگر جاي خالي ندارم.

در این هنگام بهشت گوید. بار خدایا چمانچه دوزخ را وعده داده دودی که آن را پر کنی به من میز وعده داده مودی که پرم کنی پس چنانچه دوزخ را از اهل کفر و عصیان پر ساختی مرا میز از اهل ایمان و تقوی پر کن حق تعالی در این وقت خلقی چند ایجاد کند و مهشت را مانند دورخ مملو گرداند

و بعد از این حضرت صادق آیا فرمودند: خوشا به حال این بهشتیال که غمها و دردهای دنیا را ندیدند و در بهشت آرامیدند. (

﴿ وَ أَرُلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ \* يعنى بهشت با متقين زينت داده شد \* غَيْر بَعِيدٍ \* يعنى به سرعت. آ

لَهُمَّ مَا يَشَاؤُنَ فِيهَا وَ لَذَيْنَا مَزِيدٌ (٣٥)

رَكُمْ أَهْلَكُنْنَا فَتَلَهُمْ مَنْ قَرْنِ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ مَطْشَأَ فَنَقَبُوا هِي الْبِلادِ هَـلَ مِـن مَحيصِ (٣٦)

۱ بحارالانو روح ۸ ص ۲۹۲ ؛ تعمیر برهان ج ۷وص ۲۰۲ ؛ تصبر صافی ج ۶ ص ۵۴۰ ، وراثثقین، ج ۵ ص ۵۴۰ ، وراثثقین، ج ۵ ص ۱۱۴ ، وراثثقین، ج ۵ ص ۱۱۵ ، وراثثقلین، ج ۴ ص ۱۱۵ .

بیشتری دارید

۳۶\_ و چه اقوامی که قبل از انها هلاک کردیم که از آنها فوی نر و نیرومه بر بودند و شهرها را تصرف معودند، آیا راه تجاتی یافشد؟

۱۳۷ همانا در این تدکری است برای کسی که عقل دارد باگوش فرا دهد و گواه باشد.

> ﴿ لَهُمْ مَن يَشَاوُّنَ فِيهَا وَ لَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ نظر كردن به رحمت الهي . ﴿ فَنَقَبُوا فِي الْبِلاْدِ ﴾ يعنى رفتند، سفر كردند. ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرِ يُ لِمَنْ كَأَنَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ يعنى ذاكر. ﴿ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَ هُوَ شَهِيدٌ ﴾ يعنى شنيد و اطاعت كرد، أ

وَ اسْتَبِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنادِ مِنْ مَكَانٍ فَرِيبِ (۴۱) يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّبْحَةُ بِالْحَقِّ دَلِكَ يَوْمُ الْحَيُّرُوجِ (۴۲) إِنَّا نَحْنُ نُحْنِي وَ نَسْبَتُ وَ إِلْيَنَا الْمَصِيرُ (۴۳) يَوْمَ تَشَقِّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِزاعاً دَلِكَ خَشْرُ عَلَيْنا يَسْبِرُ (۴۴) حَنَّ أَعْلَمُ بِنَا يَقُولُونَ وَ مَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِحَبَّارٍ فَذَكُرْ بِالْقُرْآبِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ (۴۵)

۲۱ وگوش فرا ده روژی که منادی از مکانی بردیک بدا کند.

۴۲ روزی که همه، صبحهٔ رستاحیر را به حق میشنوند، که آل روز هنگام خروج (از قبرها) است.

۴۲\_ همانا ما میمیرانیم و رتشه میکسم و بازگشت آمها به سوی ماست ۴۲ ـ روزی که زمین به سرعت از روی آنها (مردگان) شکافته میشود. و

۱. تقسیر پرهازی ج ۱۷ ص ۳۰۳

همه (در عرصهٔ قبامت) محشور میگردند، واین جمع کردن بر ما آسات ست

۴۵ آمچه راکه میگومند ما می دانیم، و نو مامور به اجبار کردن آنها دینه ایمان) مستی، پس کسانی راکه از وعدهٔ عذاب می ترسند را به وسینهٔ قر ن تذکر مده

﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُرُوجِ ﴾ فرياد حضرت قائم اللَّهُ از آسمان،

﴿ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ يعني روز وجعت است.

﴿ يَوْمُ مَ تَشَقُّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً \* در رجعت.

ابوبصير كويد از امام رضائكُ دربارة آية ﴿وَ مِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحُهُ وَ أَدْبِارَ السُّجُودِ﴾ سوال كردم فرمود: چهار ركعت بعد از مغرب است. "

﴿ فَذَكَرُ بِالْقُرْ آنِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ ﴾ يعني اي محمدا با آن وعدههاي عذابي كه در قرآن دادهايم ايشان را تذكر بده. ٣

۱ مورالثقلين، ج 🗗 ص ۱۱۸

٢. باحار الأنوار، بج ١٨٤ ص ٨٨٤ تفسير برهان، بج ٧، ص ٣٠٥

۲ تفسیر پرهان، ج ۷، ص ۳۰۶

# تفسير سورة الذاريات

۵۱ – سورة الذاريات در مكه

نبازل شده و دارای ۶۰ آینه

است.

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الذَّارِيَاتِ ذَرُواً (١)

فَالْخَامِلانِ وَقُراً (٢)

فَالَّجَارِيَاتِ يُسْرِأُ (٣)

وَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴿٢٠)

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ (١٥٤)

وَ إِنَّ الدُّينَ لَوْ اقِعٌ (٦)

وَ السُّمَاءِ ذَاتِ الْحُتُكِ (٧)

ا ـ سوگند به بادهای حرکت دهنده.

۲ سوگیاد به انزهای سنگیریار (که حامل باران هستند)

۲۰ سوگند به کشتی هایی که به آسانی (در روی آب) در حرکت هستند

٢\_سوكند به فرشتگان تقسيم كندة كارها

٥ ـ همانا أنجه كه به شما وعلم ناده شاءه همه راست است

الاسرو همانا جزاي اعمال، واقع خواهد شد

۲\_ سوگند به آسمان که در آن راههای بسیاری است.

﴿ وَ الذَّارِيَاتِ ذُرُواً ﴾

جمیل از امام صادق الله روایت کرد که در معنای آیه فو الداریات ذروا و فرمود ابن الکواء از امیر المؤمنین الله پرسید این آیه چه معنا دارد؟ حضرت فرمود. منطور از فزاریات و باد است و از فزالح میلات و ترا و پرسید فرمود: ابر است. و از فزالخاریات پشرا پرسید. درمود: کشتیها است. از فزالمُقسمات امرا پرسید. فرمود: ملائکه است.

تمام آیات اولی قسم و خبرش این آیه میباشک: ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ۞ وَإِنَّ الدِّينَ لَوْاقِعٌ ﴾ یعنی مجازات و مکافات هر آینه به وقوع خواهد پیوست. ١

#### معنى زيبا ونيكوبودن آسمان

﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ

حسين بن خالد گويد به امام رضالي عرض كردم معناى آية ﴿وَ السَّماءِ وَالسَّماءِ وَالسَّماءِ وَالسَّماءِ

فرمود: آسمان به زمین بسته شده است، در اینجا اسام این انکشتهای مبارکش را داخل هم به طور مشبک قرار داد.

راوی میگوید. عرض کردم: چگونه آسمان ب زمین بسته شده است؟ در حالی که خدای تعالی می فرماید: ﴿ رَفّعَ السَّفاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ؟ خداوید آسمان را بدون پایه و ستون بالانگهداشته است.

امام النَّابِ فرمود: سبحان الله! مكر خداوند نمى فرمايد: ﴿ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرُونَها \* يعنى بدون بايه و ستونى كه شما آن را مى بينيد؟

عرض کردم: بلی،

فرمود. پس پایه هست ولی شما آن را نمی بینید.

۱ تفسیر برهان، ح ۷، ص ۲۰۸؛ بورالتقلین، ج ۵ ص ۱۲۰؛ تقسیر صافی، ج ۶ ص ۵۴۷

عرض کردم: فدایت شوم، پس مطلب چگونه است؛ امام الله دست چپش را باز کرد، دست راست را بر روی آن قرار داد و فرمود: این زمین دنیا و اسمان دنیاست که بالای آن گنبد است، زمین درّم روی آسمان درّم است، روی آسمان درّم گبد است، رمین سوم روی آسمان درّم است و روی آسمان درّم گنبد است و مطلب همچنین است تا زمین هفتم که روی آسمان ششم است و روی آسمان ششم است و روی آسمان ششم است و روی آسمان هفتم است؛ و این است معنای قول خدا ﴿ فَلْقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنّ یَتَنَزّلُ الْأَمْرُ میباشد و او بر روی زمین است و امر از بالای آسمان و بین آسمانها و زمینها به او نازل می شود. ﴿ مِن

عرض کردم: زیر پای ما جزیک زمین چیزی نیست؟

فرمود: زیر پای ما جزیک زمین نیست، آن شش زمین بالای ما میباشد. ا ابو حمزه گوید از امام باقرط شنیدم که دربارهٔ آیهٔ ﴿ إِنَّهُ شُوعَدُونَ لَصادِقَ ﴾ فرمود: یعنی در علی الله .

﴿ وَ إِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ يعنى على اللَّهُ وعلى همان دين است. ﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُكِ ﴾ مراد از ﴿ السماء ﴾ رسول خدا تَلَهُ ﴿ و مراد از ﴿ ذَاتِ العَبِك ﴾ على اللَّهِ است.

> إِنَّكُمْ لَفَي قَوْلٍ مُخْتَلِعِ (٨) يُؤْفَكُ عَنَّهُ مَنْ أَفِكَ (١)

۱۲۱ محار الاتورز ج ۵۷ می ۷۹ تقسیر صافی، ج ۶ می ۵۲۷ دور الشقلین، ج ۴ می ۱۲۱ م
 شمسیر برهادی چ ۷۰ می ۳۰۹

قُتِلَ الْخَرْاصُونَ (١٠)

الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ (١١)

يَشْنَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ (١٢)

يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُمْتَنُونَ (١٣)

ذُوفُوا فَتُسَكُّمُ هَدَا الَّذِي كُنتُمْ بِهِ تَشْتَعْجِلُونَ (١٤)

۸ همانا که شما در گفتار گوناگون هستید

٩ ـ كسى از ايمان منجزف مىشود كه از فنول حق سريبچى مىكند

۱۰ ـ مرگ بر دروعگریان

۱۱ ـ همانهایی که در صلالت و عملت فرو رفتهاند

۱۲ ــ مى پرسنان روز جزارچه وگټ /خواهد بود؟

۱۳ ــ آن روزی است که آنها را در آتش سبورانند

۱۴ ــ (وگفته شود) بچشید عداب حود را این همان عدامی است که برای آن عجله فاشتند

﴿ إِنَّكُمْ لَقِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ ﴾ يعنى اين امت دربسارة ولايت على النَّهُ مسختلف شدند و هر كس در ولايت على النَّهُ ثابت قدم شد وارد بهشت مى شود و هر كس با ولايت على النَّهُ مخالفت ورزد داخل آتش جهدم مى گردد.

﴿ يُوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ يعنى هر كس از ولايت على الله منحرف شود از بهشت منحرف مي شود. ا

﴿ قُتِلَ الْخَرُّاصُونَ ﴾ آنهایی که بدون علم و یقین آراء دروغشان را بر دیـن نسبت میدهند.

حارالاتوار، ح ۲۶، ص ۱۶۹ ، تعسیر صافی، ح ۶، ص ۱۳۹ ؛ بورالتعس، ج ۵، ص ۱۲۱ ، تقسیر برهان، چ ۷، ص ۳۱۰

﴿ الَّذِينَ هُمُ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ \* يعني در ضلالت و گمراهي ، و «سلهي» كسي است كه متذكر خدا نميگردد.

﴿ يُسْتَلُّونَ ﴾ اي محمد از تو سوال ميكنند.

﴿ أَيُّانَ يُوْمُ الدَّيْنِ ﴾ مجازات در چه زمانی خواهد بود؛ خداوند فرمود؛ ﴿ يَوْمُ هُمُ عَلَى النَّارِ يَقْتَنُونَ ﴾ يعني عذاب مي شوند.

﴿ زُولُوا فِتِنْتُكُمُ ﴾ يعني عذابتان را خواهيد چشيد

﴿ فَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ \* اين همان عذابي است كه بدراي آن عجله اشتد. \

إِنَّ الْمُتَقِّينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (١٥) آخِدينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَتْلَ ذَٰلِكَ مُخْسِبِنَ (١٦) كَانُوا قَلْبِالاَّ مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهُمْ كَانُوا فَتْلَ ذَٰلِكَ مُخْسِبِنَ (١٦) وَ بِالْأَسْخَارِ هُمْ يَسْتَغْفَرُونَ (١٨) وَ فِي أَمُوالِهِمْ حَقَّ لِلشَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ (١٩) وَ فِي الْأَرْضِ آيَاتُ لِلْمُوفِينِ (٢٠)

1۵ ـ همانا پرهپرگاران در بهشت و کنار بچشمههای اب میآر اسد ۱۶ ـ و آنچه پروردگارشان به انها عطا کرده را میگیرند، چراکه قبل از آن از میکوکاران بودند.

۱۷ \_ آنها کمی از شب را میخوابیدند

۱۸ دو اتها منحرگاهان از درگاه خداوند طلب آمرزش میکردند ۱۹ دو در اموالشان حقّی برای سائل و محروم قرار میدادند

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۱۰

#### ۲۰ ـ و در رمس اماتي براي اهل بقيل است

خداوند متقین را دکر کرده و می فرماید: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِینَ فِي جَــُّاتٍ وَ عُــُونٍ آخِــَٰدِینَ مُــ آتــاهُمْ رَبُّــهُمْ ــتــا ــمْــا یَــهجعُونَ \* کــه ﴿مــا یــهجعون \* یـعــی نمی خوابیدند. ا

﴿ وَ بِالْأَشْخَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ وَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقُّ لِلسَّائِلِ وَ الْسَخَرُومِ ؟ سسائل کسی است که سؤال میکند، و محروم کسی است که از تلاشش جلوگیری شده است.

﴿ وَ فِي الْأَرْضِ آیاتُ لِلْمُوقِیِنَ ﴾ در هر چیزی که خداوند آفریده است. شاعر میگوید:

و في كمل شيء له آيمة \_\_\_\_ تسدل عملي أنمه واحد يعنى: در هر چيزى براى او آيه و نشائي است، دلالت ميكند كه او واحد و يكانه است،

> وَ فِي أَنَّهُسِكُمْ أَ فَلا تُنْصِرُونَ (٢١) وَ فِي السَّمَاهِ رِزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ (٢٢) فَوَ رَبِّ السَّمَاهِ وَ الْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِثْلَ مَا أَتَّكُمْ تَنْطِقُونَ (٣٣) ٢١ ـ و در حود شما (آبائي است) آبا نمي بينيد؟

۲۲ و در اسمال روری شماست و انچه که به شما وعده داده می شود. ۲۲ و پس سوگند به پنروردگار آسمال و رمین که ایس وعنده حتی است همانگونه که شما منحن میگوئید.

﴿ وَ فِي أَنْفُسِكُمْ أَ فَلا نَبْصِرُونَ ﴾ حداوند تو را شنوا و بينا افريد، يك بار

٦ تامسر برهان، ج ١/١ ص ٢٦١

غضب میکنی، یک بار راضی میگردی، گرسنه و سیر می شوی که همهٔ اینها از آیات خداوند است. ۱

﴿ وَ فِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ باران از آسمان مىبارد و به وسيلة آن غذاي عالم از زمين مىرويد،

﴿ وَ مَا تُوعَدُونَ ﴾ يعنى از اخبار رجعت و قيامت و اخبارى كه در آسمان است، سپس خداوند به خودش سوكند خورده و فرمود: ﴿ فَمَوْ رَبُّ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونَ ﴾ يعنى آنهه كه وعده دادهايد. \

خداوند داستان حضرت ابراهیم این را نقل میکند که ما آن را در سمورهٔ هود آوردهایم.

فَأَفْتِلُتِ الْمُرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكُتْ وَجُهُهَا وَ قَالَتْ عَجُوزٌ عَفَيمُ (٢٩)

19 ـ بس همسر (ابراهيم ساره) در حالي که (ار فرط حوشحالي) فسرياد ميکشيد و بر صورت خود مي رد حلو آمد و گفت (آبا صاحب سچه)ي ميشوم در حالي که) من رئي بير و تازا هستم؟

﴿ فَقُتْلِتِ الْمُرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾ منظور از ﴿ صره ﴾ جماعت است. آ

﴿ فَقَتَكُتْ وَجُهُهُا ﴾ يعني هنگامي که جبرئيل اللَّهُ او را به إسمحاق اللَّهُ بشارت داد رويش وا يوشاند. آ

تغسیر صافی، ح ۶، ص ۵۵۱ : تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۳ ؛ بورالثقلب، ح ۵، ص ۱۲۳
 تفسیر صافی، ح ۶، ص ۵۵۲ : تغسیر برهان، ج ۷، ص ۳۱۳ ؛ بورالثقلب، ح ۵، ص ۱۲۴

٣ تقسير برهال، ج ١/١ من ٢١٩؛ نصير صافي، ج ١٠ من ٥٥٢

۴ آن قدر حیا داشت که با آن همه عمری که از او گذشته بود باز حجالت کشیده و حیا بمود و رویش ر از شرم و حیا پوشاند ولی الان در زمان ما زبان با کمال پررویی و بی شرمی در مقبل مردان بامحرم و دم از چندین بچه رائیدن و بچه به دیبا آوردن و حالت چگونگی ر تندن را بیان میکنند بدون اسکه دردای شرم و حیا داشته باشند.

### ﴿ وَ قَالَتُ عَجُورٌ عَقِيمٌ \* يعنى بازابود وبهه به دنيانمي أورد

وَ مِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلُنا عَلَيْهِمُ الرَّبِحَ الْعَقِيمَ (٤١)

۳۱ سو بیر در سرگلشت قوم عاد (آنتی است) که برای هلاکت آنها بیدبادی بدول یاوان قرستادیم

﴿ وَ فِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَاعَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ باد عقيم بادى است كه نه درختان را بارور مى كند و نه گياهان را مى روياند.

وَ هِي لَمُود إِذْ قَيلَ لَهُمْ تُمَنِّمُوا حُتَّى حِينِ (٤٣)

۴۳ ـ و بیر در قوم شود (آیتی است) حنگامی که به آنها گفته شد. مدت کسی (از لداند دنیوی) بهردمند ناشید (تا عداب الهی فرا برسد)

﴿ وَ فِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمُ تَمَتُّعُوا حَتَّى كِينٍ ﴾ و مراد از خمين ﴾ در اينجا سه روز است.

وَ السَّمَاءُ بَنْيُنَاهَا بِأَيْدٍ وَ إِنَّا لَتُوسِعُونَ (٤٧)

٢٧ ــ و ما أسمال را به قدرت حود سا سوديم و بر وسعت أن مي فرائيم ﴿ وَ السَّمَاءُ يَنْبُنَّاهًا بِأَيْدٍ ﴾ يعني با قدرت.

فَهْرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَدَبِرٌ مُبِينٌ (٥٠)

• هما بسوی خداوند نگریزمد، همانا که می برای شما از حانب او اندار کنندهای آشکار هستند

﴿ فَغُرُّوا إِلِّي اللَّهِ ﴾ بعني حج به جا بياوريد.

كَدَلِكَ مَا أَتَى الَّذَيِنَ مِنْ فَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَحْمُوںُ (۵۲) أَ تُواصَوَا بِهِ تِلْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ (۵۳) فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَتَّبَ بِمَلُومٍ (۵۴) وَ ذَكُرٌ فَإِنَّ الدُّكْرِي تَنْفَعُ الْمُؤْمِينَ (۵۵)

۵۲\_اینچمین است که هیچ فرستادهای قبل از اینها به سوی قومی بیاماد مگر آنکه گفتند: او ساحر یا دیوانه است

۵۳ آیا یکذیگر را (به این تهمتها) سفارش میکردند؟ (ب) سلکه اسیا قومی سرکش و طغیانگر بودند.

۵۴ پس از آنها روی نگردان که تو مورد ملامت و سرزش واقع سی شوی. ۵۵ و تذکّر بله چرا که بَشکر برای مؤمنان سودمناد آست

﴿ كَذَٰ لِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبَلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴿ الْآَوَاصُوْا بِهِ ﴾ يعني قريش با نامهايشان، تا اينكه به رسول خدا ساحر و مجنور گفتند.

﴿ فَتُولَّ عَنْهُمْ ﴾ ای محمد ﴿ فَهَا أَنْتَ بِعَلُوم ﴾ یعنی خداوند اهتمام به هلاکت اهل زمین کرده است. پس خداوند بر رسولش نازل فرمود: ای محمد از آنها روی بر گردار که تو مورد ملامت و سرریش واقع نمی شویی، سپس برای خداوند بداء حاصل شده و بر پیامبر نازل فرمود ﴿ وَ ذَكَّرُ فَإِنَّ الذِّكُرِی تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ و این آیه رد بر کسانی است که بداء و معیشت را ار برای حداوید منکر می شوند. ا

## وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥٦)

١ بورالتقين، ح هاص ١٣١ ؛ تفسير صافي، ج ۶ من ١٥٥٩ تقسير برهان، ج ٧، ص ٣٢٢

ما أُرِيكُ مِنَّهُمْ مِنَّ رِرْقِ وَ مَا أُرِيدُ أَنَّ يُطَعِمُونِ (۵۷) ۵۶ـــو من حق و انس را تنافريدم مگر اينكه مرا عبادت كنند ۵۷ــمن از آنها روزي مني خواهم و مني خواهم كه مرا نظمام كنيد

﴿ وَ مَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ خداوند انها را به امر و سهى و تكليف آفريد و خلقت آنها از روى جبر نيست كه اجباراً او را عبادت كنند، و لكن خلقت آنها اختيارى است و با امر و نهى امتحان مىكند تا چه كسى او را اطاعت مىكند و چه كسى معصيت و نافرمانى ؛ و در حديث ديگر آمده است اين آيه با آية ﴿ وَ لاَ يَزَالُونَ مُحْتَلِفِينَ ﴾ منسوخ شده است.

﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ ؟ يعنى آنها را به خاطر نيازمند بودن به آنها خلق نكردهام.

فَإِنَّ لِللَّذِينَ طَلَقَمُوا ذَمُوباً مِثْلِ ذَنُوبٍ أَصْحابِهِمْ فَلا يَشْتَعْجِلُونِ (٥٩) فَوَيْلُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ (٦٠)

04 پس کسانی که مشم کردناد گناهی (عندایی) مناتبادگناه (عندای) بارانشان هست پس نسبت به آن عجله تکنند.

عديس واي بركساس كه كافر شدنداران روري كه به أنها وعده داده مي شود
 فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ يعنى در حق آل محمد ستم كردند.

﴿ ذَنُوباً مِثْلَ ذَنُوبٍ أَصْحَابِهِمْ فَلاَ يَسْتَعَجِلُونِ ﴾ كتاهي (عـذابـي) مائند كـناه (عداب) يارانشان هست پس نسبت به آن عجله نكنند.

سپس فرمود: ﴿فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُّونَ ﴾ پس وای بر کسانی که کافر شدند از آن روزی که به آنها وعده داده می شود. ا

۱ نفسیر صافی، ح ۶، ص ۵۶۰ نورالثقلین، ج ۵ ص ۱۳۲ ، تفسیر پرهای، ج ۷، ص ۳۲۷

تقسير سورة طور

۵۲ – سورهٔ طور در مکه نازل

شده و دارای ۲۹ آیه است.

# بشم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ة الطُّودِ (١) وَكِتَابٍ مَسْطُودٍ (٢) في رَقِّ مَسْشُودٍ (٣) وَ الْبَيْتِ الْمَعْشُودِ (٣)

وَ الشَّفْفِ الْمَرْفُوعِ (۵) وَ الْبَحْرِ الْمَشْجُورِ (۱)

إِنَّ عَلِمَاتِ رَبِّكَ لَّوَاقِعٌ (٧) مَا لَهُ مِنْ ذَافِعِ (٨)

1\_سوكتدنه طور .

۲ ـ و سوگند به کتاب نوشته شده (قرآن). ۲ ـ در صفحهای کشوده .

٢ ــو سوگنادنه بيت المعمود

۵\_و سوگند به سقف پرافزاشته.

ی سوگند به دریای برامرو پیمته.

۷\_هماناکه علیاب پروزدگارت واقع میشود.

السو چيزي دافع آن محواهد بود.

﴿ وَ الطُّورِ \* وَ كِتَابٍ مَسْطُورٍ \* طور كوهي در طور سينا است.

﴿ كِتَابٍ مَسْطُورٍ \* يعنى نوشته شده.

﴿ فِي رَقِ مَنْشُورٍ ﴾ وَ الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ \* بيت المعمور در آسمان چهارم است كه به آن صُراح مى گويند و در هر روز هفتاد هزار ملك بر آن وارد مى شوند كه ديگر هرگز بر آن وارد نمى شوند. أ

﴿ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ \* يعني أسمان.

﴿ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ يعنى روز قيامت درياى آتش قوران مى شود ؛ تـمام آيات گذشته قسم و جوابش آيـــ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبَّكَ لَوْاقِعُ ۞ مَا لَهُ مِنْ دَافِعٍ ﴾ مىباشد.

يَوْمَ تَمُورُ السُّناءُ مَوْراً ﴿ ١٠]

وَ تُسِرُ الْجِبالُ سَيْراً (١٠)

فَوَيْلٌ يَوْمِنِهِ لِلْمُكُنِّينَ (١١)

لَّدينَ هُمْ مِي حَوْصِ يَلْغَنُونَ (١٢)

۹ ـ روزی که آسمان به شدّت به حرکت در مرآباد

ا ــ و کوهها از جا کنله شده و حرکت میکنند.

ا اسپس در آن روز وای بر تکذیب کندگان.

۱۲ ـ همالهایی که به بازی باطل مشعول هستناند

﴿ يَوْمُ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً ﴾ يعني روزي كه اضطراب و دگرگوني آسمان نمايان گردد.

۱ بورالثقلس، ج ۵ ص ۱۳۶ ، تقسير برهان، ج ۷، ص ۳۲۹، تقسير صافي، ج ۷، ص ۷

﴿ تَسِيرُ الْجِبالُ سَيْراً ﴾ يعنى مانند باد مى شود. ﴿ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ﴾ در معاصى وارد مى شوند. أ

يَوْمٌ يُذَعُّونُ إِلَىٰ فَارِ جَهَنَّمٌ دَعًا ﴿١٣) ١٣\_آن روري که آمها را به روز به سوی آتش جهسم میرانند

### در بهشت غنانیست

﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَىٰ ثَارِجَهَنَّمَ دَعَّا﴾ در آتش جهنم انداخته می شوند. هنگامی که حضرت حمزه شهید شده بـود، حـضرت رســول ﷺ روزی عبور میکردند که دیدند عمرو بن العاص و عقبة بن ابیمعیط دو نفری زیر

دیواری نشسته بودند، شراب خورده و این شعر را میخوانند:

کم من حواری تلوح عظامه

یعنی، چه بسیار بارانی که استخوارهایشان بعد از جنگ آشکار شده و
همسایهٔ قبرها گشتهاند.

پیامبر ﷺ فرمود: پروردگارا آن دو را لعن فرما و آشها را سه فتنهشان برگردان و در آتش جهنم بیندازشان. "

اصْــلَوْهَا فَـاصْـِرُوا أَوْ لاَ تَـصْبِرُوا سَـوَاءُ عَـلَيْكُمْ إِنَّـمَا تَـجُزُوْنَ مَـاكَـنَتُمْ تَعْمَلُونَ (١٦)

۱۶ ـ در آن وارد شوید و نسورید، پس صبر کید با صبر نکید برای شمه

۱. تفسیر صافی، ج ۱۷ ص ۸ ۲. بحارالاتوار، ج ۲۰، ص ۷۶ و ج ۲۲، ص ۹۹

یکسال است، چراکه به حاظر اعمالی که انجام دادهاید کیمر میشوید (اصلوهٔ فاصیرهٔ وا او لا تصیرهٔ وا مسیر در این مقام به معنی حقیقی خود محمول نیست زیرا که احدی صبر بر شدائد آتش نتواند کرد بلکه صبر در اینجا به معنی جرأت است یعنی در آیید در جهنم خواه آنکه شدها حدرأت در آمدن داشته باشید یا داشته باشید زیرا احدی صبر بر آتش ندارد و دلیل بر آن ﴿فَمَا أُصُبُرَهُمُ عَلَی النّارِ ٩ ایعنی جرأت تحمل آتش را ندارید. آ

وَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ اتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيتُهُمْ بِإينَانِ ٱلْحَفْنَا بِهِمْ ذُرْبَتُهُمْ وَ مَا ٱلثّنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِيْ بِمَا كَسَتَ رَهِبِنّ (٢١)

۲۱ و کسانی که ایمان آوردید و هرزشانشان هم در پیروی از آنها اینمان آوردند، فررندانشان را (در بهشت) به آنها ملحق میکنیم، و از پاداش عمل آنها چیزی نمیکاهیم هرگسی درگرو عمل حویش است

﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ اتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ لَّحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق ایم فرمود: اطفال شیعیان سا از مومنین هستند و حضرت فاطمه ایم آنها را تربیت میکند. "

﴿ الْحَقَنَا بِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ ﴾ آنها را در روز قيامت به بدرانشان ملحق مىكنيم أُ عبد الرحمن بن كثير گويد امام صادق الله در معناى أيه ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّبَعَمُهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ ﴾ فرمود: ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى وَاتَبْعَتُهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ ﴾ فرمود: ﴿ وَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى آنهايى كه به بيامبر و اميرالمؤمنين ايمان آوردهاند و مراد از ذريه اشمة

١ بقره أية ١٧٥

٣. تورالتقليل، ج ٥٠ مل ١٣٨

٣. بحارالاتوان ج فرمس ٢٢٩

۴ تفسیر صافی ج ۷، ص ۱۱، تعسیر برهان، ج ۷، ص ۹۳۱ نورالثقلین، ج ۵ ص

معصومین و اوصیاء پیغمبرند و ذریّهٔ آنها را به ایشان ملحق نمودیم و ذریّهٔ آنها را از حجتی که محمد ﷺ آن را دربارهٔ علیﷺ آورده بود کم ننمودیم که حجت آنها یکی و اطاعشان نیز یکی است. أ

﴿ وَ مَا أَلَتُنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ يعني ما ايشان را ناقص نميكنيم. `

يَتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لا لَنْوُ فِيهَا وَ لا تَأْثِيمُ (٣٣)

۳۳ آنها در بهشت جامهای نوشیدنی پاک و گوارا را از دست همدیگر
 میگیرند که نه بیهودگی در آن است و نه گیاهی.

﴿ لاَ لَغُو فِيهَا وَ لاَ تَأْثِيمٌ ﴾ در بهشت غنا و قحش نيست مومن مي آشامد ولي كناه نميكند،

> وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ يَعْضِ يَتَشَاءَلُونَ (٢٥) فَالُوا إِنَّا كُنَا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْغِفِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَ وَقَانَا عَلْمَاتِ السَّمُومِ (٢٧) ٢٥\_و آنها روبه همديگر كرده و سؤال ميكنند :

۲۶\_و میگویند: ما قبل از این در میان خانوادهٔ خود بیمناک بودیم. ۲۷\_پس خداوند بر ما مئت نهاد و ما را از عذاب سموم (گشنده) حفظ نمود.

خداوند گفتار اهل بهشت را حكايت كرده و فرمود: ﴿ وَ أَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسُاءَلُونَ ﴾ يعنى در بهشت.

۱. کافی، ج ۱، ص ۲۷۵ ؛ بصائرالدرجات، ص ۴۸۰ ؛ تاویل الآبات الظاهره، ص ۵۹۸ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۴۱
 ۲. بحارالاتوار، ج ۵ ص ۴۹۰

﴿ قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ يعنى در دنيا از عذاب خدا مى ترسيديم. ﴿ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنًا وَ وَقَانًا عَذَابَ السَّمُومِ ﴾ مراد از «سموم» كرما و حرارت شديد است.

> أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرَ تَنْزَيْضُ بِهِ رَبْبَ الْمَنُونِ (٣٠) قُلْ تَرْبُصُوا فَانِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْزَيْصِينَ (٣١) أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخُلامُهُمْ بِهَلَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ (٣٢) أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٣٣) فَلْيَأْنُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانِّوا ضِادِقِينَ (٣٣) فَلْيَأْنُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانِّوا ضِادِقِينَ (٣٣)

۳۰ بلکه میگویننداو (محمد) شاعری است که ما مرگ او را انتظار داریم. ۳۱ ـ بگو: انتظار بکشید که من نیز با شما از منتظران هستم.

۳۲ ـ آیا خیالات باطلشال اینها را به این اعمال وا میدارد یا آنها گروهی طغیانگر هستند؟

TT ـ بلکه میگویند: او قرآن را به خداوند افترا بسته است، بلکه آنها ایمان نمیآورند:

۳۴ دپس اگر راست میگویند سخنی همانند آن را بیاورند

خداوند گفتار قریش را حکایت کرده و فرمود: ﴿أَمْ یَــَقُولُونَ شَــَاعِرُ ﴾ کــه رسول خدا تَیَا اَللَهُ را سرزنش میکردند ﴿نَتَرَبُّصُ بِهِ رَیْبَ الْمَنُونِ \* که ما مرک او را انتظار داریم.

پس خداوند فرمود: اى محمد به آنها بكو: ﴿ تَرَبُّهُوا فَا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبُّهُمِينَ ﴿ أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخْلاَمُهُمْ بِهَذَا ﴾ در دنيا كسى بردبارتر و خردمندتر از قريش نبود، سپس عطف بر اصحاب رسول خدا تَنْ الله كرده و فرمود: ﴿ أَمْ

يَقُولُونَ ﴾ اى محمد ﴿ تَـقَوَّلُهُ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين ﴿ إِنَّا مَـيكويند كـه پيامبر يَهَا الله على را با رأى و نظر خودش خليفه قرار داده است.

سهس فرمود: ﴿فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ﴾ يعني مردى همچون او را از جانب خداوند بياوريد ﴿إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ اكر راستكو هستيد.

أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَ لَكُمُ الْبَنُونَ (٣٩) أَمْ تَسْتَلُهُمْ أَجْراً فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ (۴٠) ٣٩\_أيا براى خداوته فروندان فاحتر است و براى شما فرزندان يسر؟

۴۰ \_آیا تو از آنها اجر رسالت میخواهی که زیر باد سنگین غرامت در ماندهاند؟

﴿ أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَ لَكُمُ الْبَنُونَ ﴾ آن گفته قريش است كه مىگفتند ملائكه دختران خداوند هستند.

سپس فرمود: ﴿ أُمْ تَسْتَلُهُمْ ﴾ أى محمد ﴿ أَجْراً ﴾ در مقابل آنچه كه از رسالت به آنها عطاكردهاي.

﴿ فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ ﴾ يعني كه غرامت سنگيني بر آنها واردمي شود. ا

وَإِنَّ لِلِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (۴۷) وَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيَبْنا وَ سَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حَبِنَ تَقُومُ (۴۸) وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَ إِذْبَارَ النُّجُومِ (۴۹)

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ١١ ؟ تورالثقلين، ج ٥ ص ١٤١ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٢

۴۷ دو کسانی که ستم کردهاند عقاب قبل از آن است و لکس بیشتر آنها نمی دانند.

۴۸ ـ برای حکم بروردگارت شیرکن، چراکه تو تحت مراقبت ما هستی، و هنگامی که بر می خیزی پروردگارت را تسبیح و حمد گوی.

۴۹ ـ و در شب و هنگام پشت کردن ستارگان به تسبیح خداوند بهردار.

﴿ وَ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلْمُوا ﴾ كساني كه در حق آل محمد ستم نمودند.

﴿عَذَابِاً دُونَ ذُلِكَ ﴾ يعني عذاب رجعت با شمشير. ١

﴿ وَ اصْبِرُ لِحُكْمِ رَبُّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيَتِنَا﴾ يعنى تو در حفاظت و حرز و امان و زير پوشش نعمت ما هستى.

﴿ وَ سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّکَ حِینَ تَقُومُ ﴾ حمد و تسبیح پروردگارت را هنگامی که برای نماز شب به پا میخیزی به جاجیاور.

﴿فَسَبِّحْهُ ﴾ قبل از نماز شب ﴿ وَ إِدْبَارَ النُّجُومِ ﴾ هنگام پشت کردن ستارگان ابن ابی نصر [ بصیر ] گوید که امام رضالگ فرمود: صراد از ﴿إدبار السجود ﴾ چهار رکعت بعد از مغرب است و مراد از ﴿إدبار النجوم ﴾ دو رکعت قبل از نماز صبح می باشد. "

<sup>1.</sup> تفسیر بوهان، ج ۷، ص ۱۳۲۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۶ ۲. بحارالانوار، ج ۸۴، ص ۱۸۸ کافی، ج ۴۴۴ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۳۵